

اللہ اور رسول اکرم ﷺ کی شانِ قدس میں  
گستاخانہ عبارتوں کا علمی و تحقیقی محا سبہ

# احق اکسین

تایف مدیف: غزالی از ما حضرت مولانا  
احمد سعید کاظمی علیہ الرحمہ

تصویج و نکس دستاویزات محترم خلیل احمد رانا صاحب

**ALAHAZRAT NETWORK**

**اعلامحضرت نیٹ ورک**

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

الله جل مجد و اور سوں اک رسم کی شان اقدس ہیں  
گستاخانہ عبارتوں کا علمی و تحقیقی محااسبہ

# الْحَوْلُ الْمُبَيِّنُ

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

علیہ الرحمۃ اللہ تعالیٰ

غزالی زمان  
حضرت مولانا سید الحمد سعید شاہ کاظمی

محترم خلیل الحمد راجب

نعمان اطاء می  
چہانیاں منڈی  
ختانیوں

|                                  |            |
|----------------------------------|------------|
| حق امین                          | نام کتاب   |
| علام سید احمد سعید کاظمی قدس سرہ | مصنف       |
| خلیل احمد رانا                   | تصویج      |
| سید منیر رضا قادری               | پروف ریڈنگ |
| ۲۰۰۰ء                            | سن اشاعت   |
| گیارہ سو                         | تعداد      |
| ۱۰۰ روپے                         | ہر یہ      |
| فنا فنا کادی جہانیاں منڈی        | ناشر       |
| طبع خاتیوال                      |            |

ملٹے کا پتہ

# مسلم کتابوی ، دربار مارکیٹ ، لاہور

پوسٹ کوڈ نمبر - ۵۳۰۰۰

تلی فون نمبر - ۰۳۲ - ۷۲۲۵۶۰۵

## عرض نامہ

غزالی زماں علامہ سید احمد سعید کاظمی امر وہی محدث ملتانی قدس سرہ العزیز (متوفی ۱۹۸۶ء) کی مشہور تالیف "حق اُمین" زیر نظر ایڈیشن سے قبل کئی مرتبہ شائع ہو چکی ہے، مگر تمام ایڈیشنوں میں کتابت کی غلطیاں، ترتیب کی غلطیاں، حوالہ جات کی غلطیاں، حوالہ جات کی عبارتوں میں غلطیاں، دیوبندی کتب کی بعض عبارتوں میں غلطیاں، ناشرین کی عدم توجیہ کے باعث بار بار شائع ہوتی رہیں، الحمد للہ اس اڈیشن میں حتیٰ الوعظ تمام انلاط درست کردی گئیں ہیں، مثلاً حضرت علامہ کاظمی علیہ الرحمہ مولوی محمد قاسم نانو توی کی کتاب "آب حیات" کی ایک عبارت کا رد کرتے ہوئے لکھتے ہیں!

"اہلسنت کے سلک میں اسلام حیات ہے اور موت کفر ہے، اس لئے دجال کو اگر منتہ ارواح کفار مانا جائے تو وہ منبع کفر ہونے کی وجہ سے متصف ممات بالذات ہو گا"۔ (اول اڈیشن مطبوعہ اسلامی کتب

ننانہ، ملتان ۱۹۵۰ء)

مگر بعد کے اڈیشنوں میں یہ عبارت اس طرح شائع ہوتی رہی!

"اہلسنت کے سلک میں اسلام حیات ہے اور موت کفر ہے، اس لئے دجال کو اگر منتہ ارواح کفار مانا جائے تو وہ منبع کفر ہونے کی وجہ سے متصف" "حیات بالذات" ہو گا۔

اس اڈیشن کی یہ خصوصیت ہے کہ اس میں دیوبندی علماء کی کتابوں سے اصل عبارات کے عکس لے کر شامل کر دیئے گئے ہیں، حتیٰ الوعظ یہ کوشش کی گئی ہے کہ دیوبندی علماء کی کتابوں کے جواہر ایشن علامہ کاظمی علیہ الرحمہ کے پیش نظر تھے، ان تھی کے صفات کا عکس لیا جائے، جواہر ایشن نہیں لئے کہ ان کی جگہ نئے اڈیشنوں سے اصل عبارات کا عکس لے لیا گیا ہے۔

مولوی محمد اسماعیل دہلوی کی کتاب "تقویت الایمان" کے جتنے بھی اڈیشن آج تک شائع ہوئے ہیں، ان تمام اڈیشنوں کی عبارات میں رو وبدل ہے، مثلاً تقویت الایمان میں ایک عبارت ہے کہ "رسول کے پاپنے سے کچھ نہیں ہوتا" (تقویت الایمان مطبوعہ اہل حدیث اکادمی کشمیری بازار لاہور ص ۱۰) مگر ایک

وسرے اذیشن میں لفظ "کچھ" اڑا کر لکھ دیا کہ "رسول کے چانپے سے نہیں ہوتا" (تقویت الایمان مطبوعہ فاروقی کتب خانہ ملکان ص ۱۳۰) بعض چکر تو تحریف کر کے پوری پوری عبارات بدل دی گئی ہیں، اس بارے میں ہر یہ تفصیل کے لئے مولا نا محمد علی رضوی کی کتاب "تقویت الایمان" میں تحریف کیوں؟" مطبوعہ رضا کیفیتی مسیحی ہندوستان کا مطالعہ ضروری ہے۔

### اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خاں بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کے فتویٰ میں تحریف

امام احمد رضا خاں بریلوی رحمۃ اللہ علیہ کا ایک فتویٰ قلمی پیاس میں ہے، سوال یہ ہے کہ "تمن بر س کے بچ کی فاتحہ دو جب کی ہوئی چاہیے یا سوم کی" اس کا جواب اعلیٰ حضرت قدس سرہ نے پیر گیر فرمایا تھا! "شریعت میں ثواب پہنچانا ہے، ووسرے دن یا تیسرے دن، باقی یہ تین عرفی ہیں، جب چاہیز کریں، انہیں دنوں کی گنتی ضروری جاننا جہالت ہے، واللہ تعالیٰ اعلم"۔

یہ فتویٰ فتاویٰ رشید یہ موب حصہ اول مطبوعہ محمد سعید ایڈنسز ناشران و تاجران کتب کراچی کے صلیٰ ۱۰۲، ۱۰۱ پر چھپا ہے، خوف آختر سے بے خوف ان لوگوں نے اس فتویٰ کے آخر میں لفظ "جہالت" کے بعد لفظ "بدعت" بڑھادیا ہے، اس کے اوپر لکھا ہے!

"فتاویٰ مولوی احمد رضا خا صاحب بریلوی موصولة از مولوی عبدالصمد صاحب را پوری مجموعہ فتاویٰ قلمی مولوی احمد رضا خا صاحب متنقل از جلد رابع کتاب الحظر والا بادیح ص ۳۰"۔

قصد یہ ہے کہ یہی مذکورہ بالا مولوی عبدالصمد صاحب را پوری، اعلیٰ حضرت قدس سرہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کچھ مسائل لکھوائے، انہیں واپسی کی جلدی تھی، اس وقت اتفاق سے کوئی نقل کرنے والا نہ تھا، یہ صاحب بظاہر مولوی صورت مقدس سیرت تھے، لہذا ان پر شہر بھی نہیں کیا جا سکتا تھا، انہیں فتاویٰ مبارکہ کی وجہ جو کتاب الحظر کے ان مسائل پر مشتمل تھی دے دی گئی کہ جو فتاویٰ آپ کو لکھوائے ہیں، نقل کر دیں ان صاحب نے گنگوئی صاحب سے اپنی نیاز مندی کا ثبوت دیتے ہوئے فتویٰ مذکورہ میں اپنے ہاتھ سے بننے والے لفظ "جہالت" کے بعد لفظ "بدعت" بڑھادیا یہ تحریف بریلوی شریف میں آج بھی فتاویٰ مبارکہ جلد ایکم کتاب الحظر ص ۳۱ پر موجود ہے، کوئی بھی دیکھ کر بخوبی معلوم کر سکتا ہے کہ الفاظ "بدعت" و "بدعت" ووسرے قلم

نے کسی اور کا اضافہ ہے، یہ لوگ اپنے حریف کے گھر جا کر اس کے گھر بینچ کر اس کی قلمی کتابوں میں اضافہ کر سکتے ہیں تو انہوں نے اپنے خود ساختہ مذہب کے لئے اپنی کتابوں میں کیا کچھ نہ کیا ہو گا۔  
اب اس فتویٰ کے بارے میں نئی تحریف کے تعلق بھی نہیں!

فتاویٰ رشید یہ کامل مبوب و بطرزِ جدید مطبوعہ انجام ایم سعید کپنی کراچی ۱۹۹۲ء کے صفحہ ۱۵۵ پر مولوی شید احمد گنگوہی کا ایک فتویٰ اسی سوم کے مسئلہ پر لکھ کر آخر میں لکھ دیا "فتاویٰ مولانا احمد رضا خاں صاحب بریلوی موصولہ از مولوی عبد الصمد صاحب را پوری مجموعہ فتویٰ قمی مولوی احمد رضا خاں صاحب مقولہ از جلد رائج کتاب المکمل والابادج ص ۲۶" لیکن آگے اعلیٰ حضرت علیہ الرحمہ کا فتویٰ درج نہیں کیا، تاکہ پڑھنے والا یہی سمجھے کہ جو فتویٰ اور پنکھا گیا ہے آخر میں مولانا احمد رضا خاں کا نام اس بات کی تصدیق کرتا ہے کہ آپ نے اس پر وہ اے فتویٰ کی تائید کی ہے۔

یہ سراسر دعویٰ کا ہے، امام احمد رضا بریلوی علیہ الرحمہ کا تحریف کیا گیا فتویٰ جس میں لفظ "و بدعت" لکھا گیا ہے اسے فتاویٰ رشید یہ سے اسی اڈیشن میں صفحہ ۱۴۷ پر میخدہ شائع کیا گیا ہے، قارئین کرام مانتے ہیں کہ دیوبندی مذہب کی ساری عمارت ہی بھوٹ اور دھوکہ فریب پر کھڑی ہے۔ لحق ائمہؐ کے زیر نظر اڈیشن میں فتاویٰ رشید یہ کے دونوں اڈیشنوں کے صفات کا عکس دے دیا گیا ہے، بہر حال کتاب پر صیغہ موجود ہے، حقیقت فرمائیں اور اپنا ایمان چاکیں۔

بسم الله الرحمن الرحيم

## پیش لفظ

تجھیق انسانی کا مقصد معرفت الہی ہے اور معرفت الہی کا معنی مشاہدہ تجلیات حسن لامتناہی، اس مقصد عظیم کے تصور نے انسان کو درطح حرمت میں جتنا کر دیا، وہ ایک ایسے ضعیف و نادار اجنبی سافر کی طرح حریر ان تھا ہے کروڑوں میل کی دشوار گز اردا ہیں ورچیں ہوں اور منزل مقصود تک پہنچنے کا کوئی ذریعہ اس کے پاس موجود نہ ہو۔

وہ عالم حرمت میں زبان حال سے کہتا تھا کہ الہی! تیری معرفت کی منزل تک کیسے پہنچوں، میں کمزور ضعیف البدایا اور پھر مجھے بہکانے کے لئے قدم قدم پر شیطان، وہ پریشان ہو کر سوچتا تھا کہ ضعف کو قوت سے کیا نسبت، امکان کو وجوب سے کیا واسطہ، محدود کو غیر محدود سے کیا علاقہ، کہاں حادث، کہاں قدیم، کہاں انسان، کہاں رحمٰن، نہ اس کے حسن و مجال کی تجلیوں تک میری نکایتیں پہنچنے عکتی ہیں، نہ میں اس کے دیدار مجال کی تاب لاسکتا ہوں۔

انسان اسی لکھش میں جتنا تھا کہ قدرت نے بروقت اس کی دھیگیری فرمائی، اور روح دو عالم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے آئینہ وجود سے اپنے حسن احمد و دکی تجلیاں ظاہر فرمائیں اور معرفت کی راہیں اس پر روشن کر دیں۔

صلوٰۃ وسلام ہواں برزخ کبریٰ حضرت محمد مصطفیٰ علیہ وعلیٰ آل احیٰ و الشاپر جس نے نصف انسانی کو قوت سے بدل دیا، حدوث کو قدم کا آئینہ بنادیا، امکان کو با رگا و وجوب میں حاضر کر دیا، مکان کا رشتہ لامکان سے جوڑ دیا، محدود کو غیر محدود سے ملا دیا، یعنی بنده کو خدا تک پہنچا دیا۔

حق یہ ہے کہ خسارہ محمدی آئینہ مجال حق ہے، اور خدو خال مصطفیٰ مظلوم حسن کی بیریا، پھر کس طرح ممکن ہے کہ ایک کائنات، دوسرے کے اقرار کے ساتھ جمع ہو جائے، اگر حق کے ساتھ باطل، نور کے ساتھ غلبت، کفر

کے ساتھ اسلام کا اجتماع مقصود ہو تو یہ بھی ممکن ہو گا، جب وہ حال تو یہ بھی مجال۔

نابریں اس حقیقت کو تسلیم کرنے کے سوا کوئی چارہ کاری نہیں کہ حسن محمدی کا انکار کمال خداوندی کا انکار ہے، اور پارگاہ نبوت کی تو ہیں، حضرت الوہیت کی تحقیق۔

شان الوہیت کی تو ہیں کرنے والا مومن نہیں، تو گتابخ نبوت کی گمراہ مسلمان ہو سکتا ہے؟

کوئی ملکتہ خیال ہو، میں کسی سے عناوین نہیں، البتہ مذکور ان کمالات نبوت اور محققین شان رسالت سے ہمیں طبعی غفر ہے، اس لئے کہ وہ آئینہ مجال الوہیت میں عیب کے حلاشی ہیں، اور ان کا یہ طرز عمل ن صرف مقصید تخلیق انسانی کے منافی بلکہ آداب بندگی کے بھی خلاف اور خالق کائنات سے کھلی بغاوت کے متراوف ہے۔

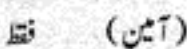
اس کے باوجود بھی ہمیں ان سے کچھ سروکار نہیں، ہمارا خطاب تو مجال الوہیت کے دیوانوں اور شاعر رسالت کے ان پروانوں سے ہے جو ذات پاک مصطفیٰ علیٰ اکتسیہ الشاء کو معرفت الہی اور قرب خداوندی کا وسیلہ عظیٰ جان کر ان کی شمع حسن و مجال پر قربان ہو جانے کو پامقصد حیات سمجھتے ہیں اور اسی لئے ہم نے دلائل سے الگ ہو کر صرف مسائل بیان کئے ہیں، البتہ ابتداء میں یطور مقدمہ چند ایسے اصول لکھ دیئے ہیں جن کی روشنی میں ناظرین کرام پر ان تمام تاویلات کا فساد روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گا جو تو ہیں آئیں عبارات میں آج تک کی گئی ہیں، وہ دلائل؟ تو ان شاء اللہ تعالیٰ مستقبل قریب میں ہر اختلافی مسئلہ پر ایک مستقل رسالہ ہدیہ ناظرین ہو گا، جس میں پوری تفصیل کے ساتھ دلائل مرقوم ہوں گے۔

وَمَا ذَالِكَ عَلَى اللَّهِ بِعِزْيزٍ

اس کے بعد یہ بھی عرض کر دوں کہ اس رسالہ میں حوالہ جات و عبارات منتقل کو میں نے بدلت خود اصل کتب میں دیکھ کر پوری تحقیق اور احتیاط کے ساتھ نقل کیا ہے، اگر ایک حوالہ بھی غلط ثابت ہو جائے تو میں اس سے رجوع کر کے اپنی غلطی کا اعتراف کر لوں گا اور ساتھ ہی اس کا اعلان بھی شائع کر دوں گا۔

آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس مختصر رسالہ کو برادران اہل سنت کے لئے اپنے ملک پر ثابت قدم

رہنے کا موجب اور دوسروں کے لئے رجوع الی اُنہی کا سبب ہائے۔

(آمین) 

## سید احمد سعید کاظمی غفرلہ

بسم الله الرحمن الرحيم

نحمدہ و نصلی علی رسولہ الکریم

اما بعد! ناظرین کرام کی خدمت میں عرض ہے کہ اس رسالہ کا اصل مودتو میں نے ۱۹۳۶ء میں مرتب کر لیا تھا، لیکن بعض مواقع کی وجہ سے طباعت نہ ہو سکی، حتیٰ کہ اس عرصہ میں دیوبندی حضرات کے بعض رسائل و مضامین نظر سے گذرے، جن سے مفید مطلب کچھ اقتباسات لے کر اس میں شامل کر دیئے گئے، اس رسالہ کی اشاعت سے میری غرض صرف یہ ہے کہ جو بھولے بھالے مسلمان علماء دیوبند کے ظاہر حال کو دیکھ کر انہیں اہل حق اور صحیح العقیدہ کی مسلمان سمجھتے ہیں اور اسی بناء پر دینی معاملات میں انہیں اپنا مقیداء و پیشوایہ بناتے ہیں، ان کے پیچھے نمازیں پڑھتے ہیں، ان سے مذہبی مسائل دریافت کرتے ہیں اور ان کے ساتھ نہ ہیں اقت رکھتے ہیں مگر یہ نہیں جانتے کہ ان کے عقائد کیسے ہیں، اس رسالہ کو پڑھ کر انہیں علماء دیوبند کے عقائد سے واقفیت ہو جائے اور وہ اپنی عاقبت کی فکر کریں اور سوچیں کہ جن لوگوں کے ایسے عقیدے ہیں ان کو اپنا مقیداء اور پیشوایمان کر ہمارا کیا حشر ہو گا۔

### وہابی، دیوبندی

اگر چہ وہابی، دیوبندی دولظ ہیں، لیکن ان سے مراد صرف وہی گروہ ہے جو اپنے مساوا دوسرے تمام مسلمانوں کو کافر و مشرک اور بدعتی قرار دیتا ہے، اور جس کے سربراور دہ لوگوں نے اپنی کتابوں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و دیگر انبیاء علیہم السلام و محبوبان خداوندی کی شان میں تو ہیں آمیز عبارتیں لکھیں، اور بعض عیوب و نقصانات کو انبیاء و اولیاء علیہم السلام کی

طرف بے دھڑک منسوب کیا، اس قسم کے لوگوں کا وجود عہد رسالت سے ہی چلا آ رہا ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ قرآن پاک میں ارشاد فرماتا ہے!

وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِذُ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوهَا مِنْهَا رَضِوا  
وَإِنْ لَمْ يَعْطُوهَا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ - وَلَوْا نَهْمَمْ رَضِوا مَا  
أَنْهَمُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيِّدُنَا وَرَبُّنَا اللَّهُ مِنْ  
فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ أَبْنَا إِلَيْهِ رَغْبُونَ - (پ ۱۰، سورہ التوبہ، آیت نمبر  
(۵۹، ۵۸)

(ترجمہ) اور ان میں کوئی وہ ہے جو صدقے بانٹنے میں تم پر طعن کرتا ہے، تو اگر ان میں سے کچھ ملے تو راضی ہو جائیں اور نہ ملے تو جب ہی وہ ناراض ہیں، اور کیا اچھا ہوتا اگر وہ اس پر راضی ہو تے جو اللہ اور اس کے رسول نے ان کو دیا اور کہتے ہیں اللہ کافی ہے اب دیتا ہے ہمیں اللہ اپنے فضل سے اور اللہ کا رسول، ہمیں اللہ ہی کی طرف رفتہ ہے۔

یہ آیت ذوالخوبی صہی کے حق میں نازل ہوئی، اس شخص کا نام حرثوقص بن زہیر ہے، یہی خوارج کی اصل بنیاد ہے، بخاری اور مسلم کی حدیث میں ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم مال نعمت تقسیم فرماتے تھے تو ذوالخوبی صہی نے کہا یا رسول اللہ عدل کیجئے، حضور نے فرمایا، تجھے خرابی ہو میں نہ عدل کروں گا تو عدل کون کرے گا..... حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا مجھے اجازت دیجئے کہ میں اس منافق کی گردان مار دوں، حضور نے فرمایا اسے چھوڑ دو، اس کے اور بھی ہماری ہیں، کہ تم ان کی نمازوں کے سامنے اپنی نمازوں کو اور ان کے روزوں

کے سامنے اپنے روزوں کو حقیر دیکھو گے، وہ قرآن پڑھیں گے اور ان کے گلوں سے نہ اترے گا، وہ دین سے ایسے نکل جائیں گے جیسے تیر شکار سے۔

دین میں داخل ہو کر بے دین ہونے والوں کی ابتداء ایسے ہی لوگوں سے ہوتی ہے،

جونماز روزہ اور دین کے سب کام کرنے والے تھے لیکن اس کے باوجود انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شانِ اقدس میں گستاخی کی اور بے دین ہو گئے، حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی شانِ مبارک میں تو ہیں کرنے والے ذوالخوبیہ کے جن ہمارا ہیوں کا ذکر حدیث

شریف میں آیا ہے، ان سے مراد وہی لوگ ہیں جنہوں نے ذوالخوبیہ کی طرح شانِ رسالت میں گستاخیاں کیں، اسلام میں یہ پہلا گروہ خارجیوں کا گروہ ہے، یہی گروہ اہل حق کو کافروں مشرک کہہ کر ان سے قتال و جدال کو جائز قرار دیتا ہے، چنانچہ سب سے پہلے حضرت علی رضی اللہ عنہ اور آپ کے ہمارے ہیوں کو خارجیوں نے معاویۃ اللہ کا فرقہ ارادیا اور خلیفہ برحق سے بغاوت کی اور اہل حق کے ساتھ جدال و قتال کیا، حتیٰ کہ عبدالرحمٰن بن ملجم خارجی کے ہاتھوں حضرت علی رضا نے کرم اللہ وہجہ شہید ہوئے، اسی بد بخت گروہ کے فتوؤں کی خبر زبان رسالت نے سرز میں

نجد میں ظاہر ہونے کے متعلق دی ہے اور فرمایا ہے ”هناك الزلازل والفتون وبها يطلك قرن الشيطان“ رواہ البخاری، مخلوق، مطبوعہ بحتجائی وہی، صفحہ ۵۸۲، چنانچہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشگوئی کے مطابق یہ فتنہ نجد میں ہوئے زور شور سے ظاہر ہوا، محمد بن عبد الوہاب خارجی نے سرز میں نجد میں مسلمانوں کو کافر و مشرک کہہ کر سب کو مباح الدم (یعنی ان کا قتل جائز) قرار دیا، اور توحید کی آڑ لے کر شانِ نبوت و ولادت میں خوب گستاخیاں کیں اور اپنے نہب و عقاہد کی ترویج کے لئے کتاب التوحید تصنیف کی جس پر اسی زمانے کے علماء کرام نے

سخت موافقہ کیا، اور اس کے شر سے مسلمانوں کو محفوظ رکھنے کے لئے سعی بلغ فرمائی، حتیٰ کہ محمد بن عبد الوہاب کے حقیقی بھائی سلیمان بن عبد الوہاب نے اپنے بھائی پر سخت روکیا اور اس کی تردید میں ایک شاندار کتاب تصنیف کی، جس کا نام ”الصوات عن الالهیة“ فی الرد علی الوهابیہ“ ہے اور اس میں وہابیت کو پوری طرح بے نقاب کر کے اہل سنت کے مذهب کی زبردست تائید و حمایت فرمائی، علامہ ابن عابدین شامی حقیقی، امام احمد صاوی ماکلوی مصری وغیرہما جلیل القدر علماء امت نے محمد بن عبد الوہاب کو بااغی اور خارجی قرار دیا، اور مسلمانوں کو اس فتنے سے محفوظ رکھنے کیلئے اپنی جدوجہد میں کوئی دقیقت فروگذشت نہ کیا، ملاحظہ فرمائیے شامی، جلد ۳، باب البغاۃ، صفحہ ۳۳۹ اور تفسیر صاوی، جلد ۳، صفحہ ۲۵۵، مطبوعہ مصر۔

پھر اسی طرح کتاب التوحید کے مضمایں کا خلاصہ تقویت الایمان کی صورت میں سر زمین ہند میں شائع ہوا اور مولوی امام عبدالحیل دہلوی نے اپنے مقدماء محمد بن عبد الوہاب کی پیروی اور جائشی کا خوب حق ادا کیا، اور اسی تقویت الایمان کی تصدیق و توثیق تمام علماء دیوبند نے کی، جیسا کہ فتاویٰ رشیدیہ، جلد ۱، صفحہ ۲۰ پر مرقوم ہے۔

پھر جس طرح محمد بن عبد الوہاب کے خلاف اس زمانہ کے علماء اہل سنت نے آواز آٹھائی اور اس کا رد کیا، اسی طرح مولوی عبدالحیل دہلوی مصنف تقویت الایمان کے خلاف بھی اس دور کے علماء حق نے شدید احتجاج کیا، اور ان کے مسلک پر سخت نکتہ چینی کی، تقویت الایمان کے رد میں کمی رسالے شائع ہوئے، مولانا شاہ فضل امام، حضرت شاہ احمد سعید دہلوی شاگرد مولانا شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ، مولانا فضل حق خیر آبادی، مولانا عنایت احمد کا کوروی مصنف (عربی گرامر کی مشہور کتاب) ”علم

الصیخ، مولانا شاہ روف احمد نقشبندی مجددی تکمیلہ رشید حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے مولوی اسماعیل دہلوی اور مسائل تقویت الایمان کا مختلف طریقوں سے رو فرمایا، حتیٰ کہ شاہ رفع الدین صاحب محدث دہلوی نے اپنے فتاویٰ میں بھی کتاب التوحید اور مسائل تقویت الایمان کے خلاف واضح اور روشن مسائل تحریر فرمائی کرامت مسلمہ کو اس فتنے سے بچانے کی کوشش کی، لیکن علماء دیوبند اور ان کے بعض اساتذہ نے مولوی اسماعیل اور ان کی کتاب تقویت الایمان کی تصدیق و توثیق کر کے اس فتنے کا دروازہ مسلمانوں پر کھول دیا، علماء دیوبند نے نہ صرف تقویت الایمان اور اسکے مصنف مولوی اسماعیل دہلوی کی تصدیق پر اتفاق، کیا بلکہ خود محمد بن عبد الوہاب کی تائید و توثیق سے بھی درج نہ کیا، ملاحظہ فرمائیے فتاویٰ رشید یہ جلد ۱، صفحہ ۱۱۱، مصنفہ مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی۔

لیکن چونکہ تمام ہوئے نہ ہیں کے اختلاف اور اہل سنت محمد بن عبد الوہاب کے خارجی اور باقی ہونے پر متفق تھے، اس لئے فتاویٰ رشید یہ کی وہ عبارت جس میں محمد بن عبد الوہاب کی توثیق کی گئی تھی، علماء دیوبند کے مذہب و مسلک کو اہل سنت کی نظروں میں مخلوق قرار دینے گئی، اور اہل سنت فتاویٰ رشید یہ میں محمد بن عبد الوہاب کی توثیق پڑھ کر یہ سمجھنے پر مجبور ہو گئے کہ علماء دیوبند کا مذہب بھی محمد بن عبد الوہاب سے تعلق رکھتا ہے، اس لئے متاخرین علماء دیوبند نے اپنے آپ کو چھپانے کی غرض سے محمد بن عبد الوہاب سے اپنی لائلقی کا اظہار کرنا شروع کر دیا، بلکہ مجبوراً اسے خارجی بھی لکھ دیا، تاکہ عامت اُسلامیین پر ان کا مذہب واضح نہ ہونے پائے۔

لیکن علماء اہل سنت بر ابر اس فتنے کے خلاف نبرداز مار ہے، ان علماء حق میں مذکورین

صدر حضرات کے علاوہ حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کی، حضرت مولانا عبد العزیز صاحب راپوری، مؤلف (کتاب) "انوار ساطع"، حضرت مولانا ارشاد حسین صاحب راپوری، حضرت مولانا احمد رضا خاں بریلوی، حضرت مولانا انوار اللہ خاں صاحب حیدر آبادی، حضرت مولانا عبد القدر صاحب بدایوی وغیرہم خاص طور پر قبل ذکر ہیں۔

ان علماء الہل سنت کا امت مسلمہ پر احسان عظیم ہے کہ ان حضرات نے حق و باطل میں تمیز کی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان اقدس میں توہین کرنے والے خوارج سے مسلمانوں کو آگاہ کیا، ان لوگوں کے ساتھ ہمارا اصولی اختلاف صرف ان عبارات کی وجہ سے ہے جن میں ان لوگوں نے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم و محبوبان حضرت حق سبحانہ و تعالیٰ کی شان میں صریح گستاخیاں کی ہیں، باقی مسائل میں بعض فروعی اختلاف ہے جس کی بنا پر جائزین میں سے کسی کی علیفہ تحلیل نہیں کی جاسکتی۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

تعجب ہے کہ صریح توہین آمیز عبارات لکھنے کے باوجود یہ کہا جاتا ہے کہ ہم نے تو حضور کی تعریف کی ہے، گویا توہین صریح کو تعریف کہہ کر کفر کو اسلام قرار دیا جاتا ہے، ہم نے اس رسالے میں علماء دینہ اور ان کے مقتداوں کی عبارات بلا کمی و بیشی نقل کر دیں ہیں تاکہ مسلمان خود فیصلہ کر لیں کہ ان میں توہین ہے یا نہیں، امید ہے ظریں کرام حق و باطل میں تمیز کر کے ہیں دعائے خیر سے فراموش نہ فرمائیں گے۔

### سبب تالیف:

اس میں شک نہیں کہ اس موضوع پر اس سے پہلے بہت کچھ لکھا جا چکا ہے، لیکن بعض کتابیں اتنی طویل ہیں کہ انہیں اول سے آخر تک پڑھنا ہر ایک کے لئے آسان نہیں، اور بعض اتنی

مختصر ہیں کہ علماء دیوبند کی اصل عبارات کی بجائے ان کے مختصر خلاصوں پر اکتفا کر لیا گیا جس کی وجہ سے بھی بعض لوگ شکوہ و شبہات میں مبتلا ہونے لگے، اس لئے ضروری معلوم ہوا کہ اس موضوع پر ایسا رسالہ کجا جائے جو اس تطویل و اختصار سے پاک ہو۔

### ضروری گذارش:

ابھی عرض کیا جا چکا ہے کہ دیوبندی حضرات اور اہل سنت کے درمیان بنیادی اختلاف کا موجب علماء دیوبند کی صرف وہ عبارات ہیں جن میں اللہ تعالیٰ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی شانِ اقدس میں کھلی تو ہیں کی گئی ہے، علماء دیوبند کہتے ہیں کہ ان عبارات میں تو ہیں تخفیض کا شاید تک نہیں پایا جاتا اور علماء اہل سنت کا فیصلہ یہ ہے کہ ان میں صاف تو ہیں پائی جاتی ہے، اس رسالہ میں علماء دیوبند کی وہ اصل عبارات بلطفہ مع حوالہ کتب و صحیح و مطیع پوری احتیاط کے ساتھ نقل کردی گئی ہیں، اپنی طرف [کیا work](#) میں کسی قسم کی بحث و تجھیس نہیں کی گئی۔

ایہہ ان مختلف عبارات پر متعدد عنوانات مخصوص ہو ہوتی ناظرین اور تنویر فی الكلام کی غرض سے قائم کر دیئے گئے ہیں، اور فیصلہ ناظرین کرام پر چھوڑ دیا گیا ہے کہ یا اترست کہ ان عبارات کو پڑھ کر انصاف کریں کہ ان عبارتوں میں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولوں کی تو ہیں تخفیض ہے یا نہیں؟ اس کے ساتھ ہی ہر عنوان اور عبارت ماتحت کے بال مقابل اپنا مسلک بھی واضح کر دیا گیا ہے، تاکہ ناظرین کرام کو علماء دیوبند اور اہل سنت کے مسلک کا تفصیلی علم ہو جائے اور حق و باطل میں کسی قسم کا التباس باقی نہ رہے۔

### قرآن کریم اور تعظیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

اس حقیقت سے انکار نہیں ہو سکتا کہ تمام دین میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس

سے ملا ہے، حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات، اس کے ملائکہ، اس کی کتابوں اور رسولوں اور یوم قیامت وغیرہ عقائد و اعمال سب چیزوں کا علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو عطا فرمایا، اس لئے سارے دین کی بنیاد اور اصل الاصول نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسہ ہے اور اُس، بنا بریں رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیثیت ایسی عظیم ہے جس کے وزن کو مومن کا دل و دماغ محسوس کرتا ہے، مگر کماہدہ اس کا اظہار کسی صورت سے ممکن نہیں، ایسی صورت میں تعظیم رسول کی اہمیت کسی مسلمان سے مخفی نہیں رہ سکتی، اسی لئے اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں نہایت اہتمام کے ساتھ مسلمانوں کو بارگاہ و رسالت کے آداب کی تعلیم فرمائی، ارشاد ہوتا ہے!

يَا يَهُادِينَ اسْتَوْلَا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا  
تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِيَعْسُوْنَ أَنْ تَحْبَطَ اعْمَالُكُمْ  
وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ۔ (پ ۲، سورہ الحجرات، آیت ۲)

”اے ایمان والو بلند نہ کرو اپنی آوازیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی آواز پر اور نہ ان کے ساتھ بہت زور سے بات کرو جیسے تم ایک دوسرے سے آپس میں زور سے بولا کرتے ہو کہیں ایسا نہ ہو کہ تمہارا کیا کرایا اس بکھرا کارت جائے اور تمہیں خوبی نہ ہو۔“

اس کے ساتھ ہی دوسری آیت میں ارشاد ہوتا ہے!

إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُبُونَ أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ وَلِنَكُلُّ الَّذِينَ امْتَحَنُ اللَّهَ فَلَوْ  
بِهِمْ لِتَقُوَّى لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَاحِرٌ عَظِيمٌ۔ (سورہ الحجرات، آیت ۳)

”بے شک جو لوگ اپنی آوازیں پست کرتے ہیں، رسول اللہ کے نزدیک وہ ایسے

لوج ہیں جن کے دل کو اللہ تعالیٰ نے پرہیز گاری کے لئے پرکھا لیا ہے ان کے  
لئے بخشنش اور بڑا ثواب ہے۔“  
اور تیسرا آیت میں ارشاد فرمایا!

ان الَّذِينَ يَنَادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحِجْرَةِ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ  
وَلَوْا نَهْمَمْ جَسِيرًا وَاحْتَى تَخْرُجِ الْيَهُمْ لِكَانَ خَيْرُ الْيَهُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ  
رَّحِيمٌ۔ (سورہ الحجرات آیت ۵، ۶)

”اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پیش کج لوگ آپ کو آپ کے رہنے کے مجروں سے  
باہر پکارتے ہیں ان میں اکثر بے عقل ہیں، اگر یہ لوگ اتنا صبر کرتے کہ آپ خود  
مجروں سے نکل کر ان کی طرف تشریف لے آتے تو ان کے حق میں بہت بہتر  
ہوتا اور اللہ تعالیٰ بخشنے والا ہم بیان ہے۔  
چوتھی جگہ ارشاد فرمایا!

يَا يَهُوَ الَّذِينَ امْنَأُوا لَا تَقُولُوا رَاعُونَا وَقُولُوا انْظُرْنَا وَاسْمَعُوا وَلِلْكُفَّارِينَ عَذَابُ  
الْيَمِ۔ (پا، سورہ البقرۃ، آیت ۱۰۲)

”اے ایمان والو تم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ راعنا کہہ کر خطاب نہ کیا  
کرو پہلک انظرنا کہا کرو اور دھیان لگا کر سنتے رہا کرو اور کافروں کے لئے عذاب  
دردناک ہے۔

ان آیات طیبات میں بارگا و رسالت کے آداب اور طرز تخطاب میں تعظیم و تقدیر کو بخوبی  
رکھنے کی وجہ دلیات اللہ تعالیٰ نے فرمائی ہیں محتاج تشریع نہیں، نیز ان کی روشنی میں شان نبوت کی

ادنی گستاخی کا جرم عظیم ہونا آفتاب سے زیادہ روشن ہے، اس کے بعد اس مسئلہ کو علماء امت کی تصریحات میں ملاحظہ فرمائیے۔

## تمام علماء امت کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان اقدس میں توهین کفر ہے

شرح شفا قاضی الملا علی القاری جلد ۲، صفحہ ۳۹۳ پر ہے۔

”قال محمد بن سحنون: اجمع العلماء علی ان شاتم النبی صلی اللہ علیہ وسلم المستنقض له کافر، و من شک فی کفرہ و عذابہ کفر الخ“ (اکفارالمحمدین، مؤلف مولوی انور شاہ صاحب کشیری دیوبندی، صفحہ ۱۵) (ترجمہ) ”محمد بن سحنون فرماتے ہیں کہ تمام علماء امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی شان اقدس میں توہین و تحقیص کرنے والا کافر ہے اور جو شخص اس کے کفر و عذاب میں شک کرے وہ بھی کافر ہے۔“

## ایک شبہ کا ازالہ

اس مقام پر یہ شبہ وارد کیا جاتا ہے کہ اگر کسی مسلمان کے کلام میں ننانوے وجہ کفر کی ہوں اور ایک وجہ اسلام کی ہو تو فقیہاء کا قول ہے کہ کفر کا فتویٰ نہیں دیا جائے گا۔

اس کا ازالہ یہ ہے کہ یہ قول اس تقدیر پر ہے کہ کسی مسلمان کے کلام میں ننانوے وجہ کفر کا صرف اختال ہو کفر صریح نہ ہو، لیکن جو کلام مفہوم توہین میں صریح ہو اس میں کسی وجہ کو طوفان رکھ کر تاویل نہیں ہو سکتی، دیکھئے اکفارالمحمدین کے صفحہ ۲۷ پر علماء دیوبند کے مقتدا مولوی انور شاہ صاحب کشیری لکھتے ہیں!

”قال حبیب بن الربيع: لان ادعاءہ التاویل فی لفظ صراح لا“

”یقیل“

(ترجمہ) حبیب ابن ربع نے فرمایا کہ لفظ صراح میں تاویل کا دعویٰ قبول نہیں کیا جاتا۔

اور اگر با وجود صراحت تاویل کی لگنی ہو تو وہ تاویل فاسد ہو گی اور تاویل فاسد خود بکمز لہ کفر ہے، ملاحظہ فرمائیے سبی مولوی انور شاہ صاحب دیوبندی اکفارالمحمدین کے صفحہ ۲۶ ہر لکھتے ہیں!

”التاویل الفاسد کا لکفر“ ”تاویل فاسد کفر کی طرح ہے“

## ایک اور اعتراض کا جواب

حدیث شریف میں آیا ہے ”انما الا عمال بالذیات“ یعنی اعمال کا دار و مدار نہیں تو پر ہے، لہذا اعلماء دیوبندی عبارتوں میں اگرچہ کلمات توہین پائے جاتے ہیں مگر ان کی نیت توہین اور تنقیص کی نہیں، اس لئے ان پر حکم کفر عائد نہیں ہو سکتا۔

اس کے جواب میں گذارش ہے کہ حدیث کامقاواد صرف اتنا ہے کہ کسی نیک عمل کا ثواب نیت ثواب کے بغیر نہیں ملتا، یہ مطلب نہیں کہ ہر عمل میں نیت معتبر ہے، اگر ایسا ہو تو کفر والیا اور توہین و تنقیص نہوت کا دروازہ کھل جائے گا، ہر دریہہ وہن بے باک جو چاہے گا کہتا پھرے گا، جب گرفت ہو گی تو صاف کہہ دے گا کہ میری نیت توہین کی نہ تھی، واضح رہے کہ لفظ صراح میں جیسے تاویل نہیں ہو سکتی ایسے ہی نیت کا عذر بھی اس میں قبل قبول نہیں ہوتا، اکفارالمحمدین صفحہ ۲۷ پر مولوی انور شاہ صاحب کشمیری دیوبندی لکھتے ہیں!

”المدار فی الحکم بالکفر علی الظواهر، ولا“

نظر المقصود، والنیات، ولا نظر لقرآن حاله۔

(ترجمہ) کفر کے حکم کا دار و مدار ظاہر پر ہے قصد و نیت اور قرآن حال پر نہیں۔

نیز اسی اکفارالمحمدین کے صفحہ ۸۶ پر ہے!

”وَقَدْ ذُكِرَ الْعُلَمَاءُ أَنَّ التَّهُورَ فِي عَرْضِ الْأَنْبِيَاءِ وَانْلَمْ يَقْصُدُ  
الْسَّبُّ كُفْرًا“

(ترجمہ) علماء نے فرمایا ہے کہ انبیاء علیہم السلام کی شان میں جرأت و دلیری کفر  
ہے، اگرچہ تو یہ مقصود نہ ہو۔

## توہین کا تعلق عرف عام اور محاورات اہل زبان سے ہوتا ہے

بعض لوگ کلمات توہین کے معنی میں فتح قسم کی تاویلیں کرتے ہیں لیکن یہ نہیں صحیح ہے کہ  
اگر کسی تاویل سے معنی مستقیم بھی ہو جائیں اور اس کے باوجود عرف عام و محاورات اہل زبان میں  
اس کل سے توہین کے معنی مفہوم ہوتے ہوں تو وہ سب تاویلات بے کار ہوں گی، مثلاً ایک شخص  
اپنے والدیا استاد کو کہتا ہے کہ آپ بڑے ولد الحرام ہیں اور تاویل یہ کرتا ہے کہ لفظ حرام کے معنی فعل  
حرام نہیں، بلکہ محترم کے ہیں، جیسے المسجد الحرام اور بیت اللہ الحرام، لہذا ولد الحرام سے مراد  
ولد محترم ہے، اور معنی یہ ہیں کہ آپ بڑے ولد محترم ہیں تو یقیناً کوئی اہل انصاف کسی بزرگ کے حق  
میں اس تاویل کی رو سے لفظ ولد الحرام بولنے کو قطعاً جائز نہیں رکھے گا اور ان کلمات کو بر بناۓ  
عرف و محاورات اہل زبان کلمات توہین ہی قرار دے گا۔

لہذا ہم ناظرین کرام سے درخواست کریں گے کہ وہ علماء دیوبند کی توہین آمیز عبارات  
پڑھتے وقت اس اصول کو پیش نظر رکھتے ہوئے دیکھیں کہ عرف و محاورہ کے اعتبار سے اس عبارت  
میں توہین ہے یا نہیں؟۔

## توهین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں قائل کی نیت کا اعتبار نہیں ہوتا

ناظرین کرام کی خدمت میں گزارش ہے کہ وہ توبیٰ عبارات پڑھتے ہوئے یہ خیال بھی دل میں نہ لائیں کہ قائل کی نیت توہین کی ہے یا نہیں؟ اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں توہین آمیز الفاظ بولتے وقت نیت کا اعتبار نہیں ہوتا، اور کلمہ توہین بہر صورت توہین یہ قرار پاتا ہے، بشرطیکہ قائل کو یہ علم ہو جائے کہ یہ کلمہ توہین ہے یا یہ کلمہ توہین کا سبب ہو سکتا ہے، تو ایسی صورت میں بغیر نیت توہین کے بھی اس کلے کا بولنا یقیناً موجب توہین ہو گا، دیکھئے صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بہ نیت تعظیم "راغعاً" کہہ کر خطاب کیا کرتے تھے، لیکن یہودی چونکہ اس کلمہ کو حضور کے حق میں بہ نیت توہین استعمال کرتے تھے، یا ادنیٰ تصرف سے اس کو کلمہ توہین بنایتے تھے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام کو راغعاً کہنے سے منع کر دیا، اور اس حکم کے بعد اس کلمہ کا حضور کے حق میں بولنا توہین اور موجب عذاب الیم قرار دے دیا، معلوم ہوا کہ ابھائے زمانہ کی رکیک تاویلوں سے سادھت نبوت بہت بلند و بالا ہے، اور مؤلیفین کی من گھڑت تاویلات ان کو توہین کے جرم عظیم سے بجا نہیں سکتیں، جیسا کہ ہم اس سے پہلے مولوی انور شاہ صاحب کشمیری دیوبندی کی تصریحات اسی اعتراض کے جواب میں نقل کر چکے ہیں۔

## توہین کا دار و مدار واقعیت پر نہیں ہوتا

بعض لوگ توہین کو واقعیت پر موقوف سمجھتے ہیں، حالانکہ توہین و تنتیص کا تعلق الفاظ و عبارات سے ہوتا ہے، بسا اوقات کسی واقعہ کو اجمال کے ساتھ کہنا موجب توہین نہیں ہوتا، لیکن اسی امر واقعہ میں بعض تفصیلات کا آجانا توہین کا سبب ہو جاتا ہے، اگرچہ ان تفصیلات کا بیان واقع

کے مطابق بھی کیوں نہ ہو، ملاحظہ فرمائیے، شرح فقہا کبر، مطبوعہ مجتبائی دہلی، بارہم ۱۹۰۷ء، صفحہ ۶۲

میں ہے۔

عالم میں کوئی شے اسی نہیں جس کے ساتھ ارادۃ الہمی متعلق نہ ہوا اس ہنپر اگر یہ کہدیا جائے کہ تمام کائنات اللہ تعالیٰ کی مراد (یعنی ارادہ کی ہوئی) ہے تو اس میں کوئی تو یہ نہیں، لیکن اگر ای واقعہ کو اس تفصیل سے کہا جائے کہ ظلم، چوری، شراب خوری اللہ تعالیٰ کی مراد ہے تو اگر چہ یہ کلام واقعہ کے مطابق ہے، لیکن ظلم فسق وغیرہ کی تفصیلات آجائے کے باعث خلاف ادب اور تو یہن آمیز ہو گیا، اسی طرح بدیل آئی قرآنی اللہ خالق کل شئی یہ کہنا بالکل جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر شے کا خالق ہے، لیکن اللہ خالق القاذورات وغیرہ (اللہ تعالیٰ گندگیوں اور ذوسمری بُری چیزوں کو پیدا کرنے والا ہے) کہنا جائز نہیں کہہ دیں اور رویں اشیاء کی تفصیل ایہاں کفر کی وجہ سے موجب تو یہن ہے۔ (ملخص)

ملا علی قاری رحمۃ اللہ علیہ کے اس بیان کی روشنی میں ہمارے ناظرین کرام پر مولوی اشرف علی صاحب تھانوی ایک عبارت ”حفظ الایمان“ کا تو یہن ہوتا بخوبی واضح ہو گیا ہوگا، تھانوی صاحب نے اپنی عبارت کی تائید کے لئے (کتاب) ”شرح مواقف“ کی عبارت سے استدلال کیا ہے، اس کا بے سود ہوتا بھی اہل علم نے اچھی طرح سمجھ لیا ہوگا، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر

۱۔ دیکھئے مولوی اشرف علی صاحب تھانوی نے (اپنی کتاب) ”بیادر النواود“ میں بھی یہی لکھا ہے ”ای لئے حق تعالیٰ کو خالق کل شئی کہنا درست ہے اور خالق الکتاب والخاتم (کتوں اور سوروں کا خالق کہنا) بے ادبی ہے۔ بیادر النواود (مطبوعہ ادارہ اسلامیات اہلکلی، لاہور) صفحہ ۲۰۹

بالفرض یہ تسلیم بھی کر لیا جائے کہ بعض علم غیب حیوانات و بہائم اور پاگلوں کو ہوتا ہے، تب بھی موادی اشرف علی صاحب تحانوی کی طرح یہ کہنا کہ اگر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے بعض علم غیب مانا جائے تو ایسا علم غیب توہرزید و عمر اور ہر صیحی و مجنون بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کے لئے بھی حاصل ہے، یقیناً حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں موجب تو ہیں ہو گا، کیونکہ اس عبارت میں بچوں، پاگلوں، حیوانات اور بہائم کے الفاظ ایسے ہیں جن کی تصریح ہر اہل فہم کے نزدیک اس کلام میں ایسی صریح تو ہیں پیدا کر رہی ہے، جس کا انکار بجز معانند حجت کے کوئی شخص نہیں کر سکتا، بخلاف عبارت شرح موافق کے کہ اس میں بچوں، پاگلوں، جانوروں اور حیوانوں کی قطعاً کوئی تفصیل نہ کوئی نہیں، اور حقیقت یہ ہے کہ علماء دیوبند کی اکثر عبارات اسی نوعیت کی ہیں کہ ان میں کہیں چوہڑے پتھار کی تفصیل نہ کوئی ہے، کہیں شیطان لعن کی، اس لئے ہمارے مخقولہ بالایاں کی روشنی میں علماء دیوبند کی اسی تمام عبارت کا تو ہیں آئیں ہو تو اور وزیر اعظم کی طرح ظاہر ہے، اور ان میں جو تاویلات کی جاتی ہیں، ان سب کا الغود بے کار ہونا اظہر من المقص ہے۔

### نکفیر مسلمین

علماء اہل سنت پر یہ الزام لگایا جاتا ہے کہ انہوں نے علماء دیوبند کو کافر کہا، رافضیوں، نجپریوں، باہیوں، بہائیوں حتیٰ کہ ندویوں، کانگریسوں، لیگیوں بلکہ تمام مسلمانوں کو کافر قرار دیا، گویا بریلی میں کفر کی مشین لگی ہوئی ہے، جس کے نشانے سے کوئی مسلمان نہیں بیٹھ سکا۔

اس کے جواب میں بجز اس کے کیا کہا جائے کہ بجا ابک نہ اہم عظیم، کسی مسلمان کو کافر کہنا مسلمان کی شان نہیں، ہمارا عقیدہ ہے کہ مسلمان کو کافر کہنے کا و بال کافر کہنے والے پر عائد ہوتا ہے، میں پورے وثوق سے کہتا ہوں کہ علماء بریلی یا ان کے ہم خیال کسی عالم نے آج تک کسی

مسلمان کو کافر نہیں کہا، خصوصاً اعلیٰ حضرت مجدد ملت مولانا احمد رضا خاں صاحب بریلوی قدس سرہ العزیز تو مسئلہ کافر میں اس قدر محتاط واقع ہوئے تھے کہ امام الطائف مولوی اسماعیل صاحب دہلوی کے بکثرت اقوال نقل کرنے کے باوجود ازوم والترام کافر کے فرق کو بظہور رکھنے یا امام الطائف کی اقوال

ازوم کافر کے معنی ہیں کافر کا لازم ہونا اور الترام کافر کے معنی ہیں کافر کو اپنے اوپر لازم کرنا، بعض اوقات ایک کلام تنزیم کافر ہوتا ہے مگر کل کو اس کا علم نہیں ہوتا، یہ ازوم کافر ہے، مگر جب اسے بتاویا جائے کہ تمیرے اس کلام کو کافر لازم ہے اور وہ اس کے باوجود بھی اس پر اڑا رہے اور اپنے کلام میں ازوم کافر سے خبردار ہو کر بھی اس سے رجوع نہ کرے تو یہ الترام کافر ہو گا، مثال کے طور پر تقویت الایمان کی وہ عبارت سامنے رکھ لیجئے جس میں مولوی اسماعیل صاحب دہلوی نے ہر چھوٹی بڑی حقوق کو اللہ کی شان کے آگے چھوڑے چھار سے زیادہ ذیل کہا ہے،  
[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)  
 ظاہر ہے کہ چھوٹی حقوق سے عام حقوق اور بڑی حقوق سے خاص حقوق (انبیاء، عبّم السلام، ملائکہ مقریبین، محبوبان پارگا و ایزدی) کے معنی باتاہل سمجھیں آتے ہیں، اور تمام بڑی حقوق کا چوہڑے چھار سے زیادہ ذیل ہونا تنزیم ہے، انبیاء عبّم السلام کے اسی طرح ہونے کو، العیاذ بالله جو کافر صریح ہے، لیکن اگر ہم حسن ظن سے کام لے کر یہ سمجھ لیں کہ امام الطائف اس سے بے خبر تھا تو یہ ازوم کافر ہو گا اور جب اسے خبردار کر دیا جائے کہ تم اکام کافر کو تنزیم ہے، مگر وہ اس کے باوجود بھی اپنے اس قول سے رجوع نہ کرے تو یہ الترام کافر ہو گا، امام الطائف کے متعلق تو تصوری دری کے لئے ہم یہ تسلیم بھی کر سکتے ہیں کہ وہ اس ازوم کافر سے غافل تھا اور اسے کسی نے منتسب بھی نہیں کیا، اس لئے یہ ازوم الترام کی حد تک نہیں پہنچا، لیکن اس کے اتباع و اذناب پار بار صحیہ کے جانے کے باوجود بھی اس عبارت کو صحیح فرار دیتے ہیں، ان کے حق میں کیسے کہا جائے کہ وہ الترام کافر سے بری ہیں۔

مشہور ہونے کے باعث ازراہ احتیاط مولوی اسماعیل صاحب کی تکفیر سے کافِ لسان فرمایا، اگرچہ وہ شہرت اس درجہ کی نہ تھی کہ کافِ لسان کا موجب ہو سکے، لیکن اعلیٰ حضرت نے احتیاط کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑا، ملاحظہ فرمائیے "الکوکہۃ الشہابیۃ" مطبوعہ اہل سنت و جماعت بریلی صفحہ ۲۲، حیرت ہے، ایسے محتاط عالم دین پر تکفیر مسلمین کا الزام عائد کیا جاتا ہے۔ ع  
بسخت عقل زحیرت کہ اس چہ بوجھی است

در اصل اس پروپیگنڈے کا پس منظر یہ ہے کہ جن لوگوں نے بارگاؤں بوت میں صرخ گستاخیاں کیں، انہوں نے اپنی سیاہ کاریوں پر نقاب ڈالنے کے لئے اعلیٰ حضرت اور ان کے ہم خیال علماء کو تکفیر مسلمین کا مجرم قرار دے کر بدنام کرنا شروع کر دیا تا کہ عوام کی توجہ ہماری گستاخیوں سے ہٹ کر اعلیٰ حضرت کی تکفیر کی طرف مبذول ہو جائے، اور ہمارے مقاصد کی راہ میں کوئی چیز حائل نہ ہونے پائے لیکن باخبر لوگ پہلے بھی خبردار تھے اور اب بھی وہاں حقیقت سے بے خبر نہیں۔

## ہمارا مسلک

مسلک تکفیر میں ہمارا مسلک ہمیشہ بھی رہا ہے کہ جو شخص بھی کلمہ کفر بول کر اپنے قول یا فعل سے الزام کفر کرے گا تو ہم اس کی تکفیر میں ہائل نہیں کریں گے، خواہ وہ دیوبندی ہو یا بریلوی، لیگی ہو یا کانگری، نیچری ہو یا ندوی، اس بارے میں اپنے پرائے کاتھیاز کرنا اہل حق کا شیوه نہیں، اس کا یہ مطلب نہیں کہ ایک لیگی نے کلمہ کفر بولا تو ساری لیگ کا فر ہو گئی، یا ایک ندوی نے الزام کفر کیا تو معاذ اللہ سارے ندوی مرد ہو گئے، ہم تو بعض دیوبندیوں کی عبارات کفر یہ کی بن پر ہر ساکن دیوبند کو بھی کافرنہیں کہتے، چہ جائیکہ تمام لیگ اور سارے ندوی کافر ہوں، ہم اور

ہمارے اکابر نے بارہا اعلان کیا کہ ہم کسی دیوبندیاںکھو والے کو کافر نہیں کہتے، ہمارے نزدیک صرف وہی لوگ کافر ہیں جنہوں نے معاذ اللہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم و محبوبان ایزدی کی شان میں صریح گستاخیاں لکھیں اور باوجود تخفیہ شدید کے انہوں نے اپنی گستاخیوں سے توبہ نہیں کی، نیز وہ لوگ جو ان کی گستاخیوں پر مطلع ہو کر اور ان کے صریح مفہوم کو جان کر ان گستاخیوں کو حق سمجھتے ہیں، اور گستاخیاں کرنے والوں کو موسمن اہل حق، اپنا مقتداء اور پیشوامانتے ہیں اور بس، ان کے علاوہ ہم نے کسی مدعا اسلام کی تخفیر نہیں کی، ایسے لوگ جن کی ہم نے تخفیر کی ہے، اگر ان کو شٹولا جائے تو وہ بہت قلیل اور محدود افراد ہیں، ان کے علاوہ نہ کوئی دیوبندی رہنے والا کافر ہے، نہ بریلی کا، نہ میان مددی ہم سب مسلمانوں کو مسلمان سمجھتے ہیں۔

### **مفتیان دیوبند بھی اپنے اکابر علماء دیوبند کی**

### **عبارات متنازعہ کو عبارات کفریہ سمجھتے ہیں**

عرب و ہجوم کے علماء اہل سنت نے جو علماء دیوبند کی تو ہیں آہم عبارات پر تخفیر فرمائی، اگر آپ سچ پوچھیں تو مفتیان دیوبند کے نزدیک بھی وہ تخفیر حق ہے، اور علماء دیوبند اچھی طرح جانتے ہیں کہ ان عبارات میں کفر صریح موجود ہے، لیکن مخفی اس لئے کہ وہ ان کے اپنے مقتداءوں اور پیشواؤں کی عبارات ہیں، تخفیر نہیں کرتے، اور اگر مفتیان دیوبند سے ان ہی کے پیشواؤں کی کسی ایسی عبارت کو لکھ کر فتویٰ طلب کیا جائے جس کے متعلق انہیں یہ علم نہ ہو کہ یہ ہمارے بڑوں کی عبارت ہے، تو اس عبارت کے لکھنے والے پر بے دھڑک کفر کا فتویٰ صادر فرمادیتے ہیں، پھر جب انہیں یہ بتایا جائے کہ جس عبارت پر آپ نے کفر کا فتویٰ دیا یہ آپ کے فلاں دیوبندی مقتداء کا قول ہے، تو پھر بجز ذات آمیز سکوت کے کوئی جواب نہیں ہن پڑتا، اس کی بہت سی مثالیں پیش کی

جا چکی ہیں، سر دست ہم ایک تازہ مثال ناظرین کرام کی ضیافت طبع کے لئے پیش کرتے ہیں، اور وہ یہ کہ ایک دیوبندی العقیدہ مولوی صاحب نے جو مودودیت کا شکار ہو چکے ہیں، مودودی صاحب کو دیوبندیوں کے عائد کردہ الزامات تو ہیں سے بری الدہم ثابت کرنے کے لئے مولوی محمد قاسم صاحب بانی مدرسہ دیوبند کی ایک عبارت ان کی کتاب "تصفیۃ العقاد" سے نقل کر کے دیوبندیجی، اور اس پر فتویٰ طلب کیا، مگر یہ نہ بتایا کہ یہ عبارت کس کی ہے، تو دیوبند کے مفتی صاحب نے اس عبارت پر بے دھڑک کفر کا فتویٰ صادر فرمادیا، ملاحظہ فرمائیے! اشتہار بعنوان (دارالعلوم دیوبند کے مفتی کا مولا نا محمد قاسم نانو توی کوفتوی کفر)

"یہ فتویٰ دیوبندیوں کے گھنی میں مجھلی کے کائنے کی طرح پھنس کر رہا ہے" دارالافتاء دیوبند کی طرف سے جو فتویٰ موصول ہوا ہے وہ درج ذیل ہے،

[www.alislam.org/diobndi/univ.htm](http://www.alislam.org/diobndi/univ.htm)

"دروغ صریح بھی گئی طرح پر ہوتا ہے، ہر قسم کا حکم یکساں نہیں، ہر قسم سے نبی کو معصوم ہونا ضروری نہیں، با جملہ علی اعموم کذب کو منافی ہیں ان ثبوت باس معنی سمجھنا کریم محسیت ہے اور انہیاء علیہم السلام معاصی سے معصوم ہیں، خالی غلطی سے نہیں"۔

فتاویٰ ۲۷۸۷ الجواب: انہیاء علیہم السلام معاصی سے معصوم ہیں، ان کو مرکب معاصی سمجھنا العیاذ باللہ اہل سنت و جماعت کا عقیدہ نہیں، اس کی وہ تحریر خطرا تک بھی ہے اور عام مسلمانوں کو اسی تحریرات پر حسنا جائز بھی نہیں۔ فقط واللہ اعلم، سید احمد سعید مفتی دارالعلوم دیوبند۔

جواب صحیح ہے، ایسے عقیدے والا کافر ہے جب تک وہ تجدید ایمان اور تجدید  
نکاح نہ کرے، اس سے قطع تعلق کریں۔ مسعود احمد عفی اللہ عنہ مہر دار الافتاء  
فی دیوبند البند

المشتہر۔ محمد عیسیٰ نقشبندی ناظم مکتبہ اسلامی اودھ را ضلع میان

ناظرین کرام غور فرمائیں کہ دیوبند سے مولوی محمد قاسم صاحب پر یہ فتویٰ کفر منگوا کر  
اشتہار میں چھاپنے والا مولوی محمد قاسم صاحب ناؤتوی اور اکابر علماء دیوبند کا معتقد اور پیشوای  
مانے والا ہے، مگر مودودی ہونے کی وجہ سے اس نے مودودی صاحب کے مخالفین علماء دیوبند کو  
نیچا دکھانے کے لئے اور مودودی صاحب پر علماء دیوبند کے صادر کئے ہوئے فتوؤں کو غلط ثابت  
کرنے کے لئے یہ چال چلی، اگرچہ مشہر دیوبندی العقیدہ ہونے کی وجہ سے مولوی محمد قاسم  
صاحب ناؤتوی بانی مدرسہ دیوبند پر مفتی دیوبند کے اس توں مفرج تسلیم ہیں کرتا، لیکن ہمارے  
ناظرین کرام پر اس فتویٰ کو پڑھ کر یہ حقیقت بخوبی واضح ہو گئی ہو گئی کہ مفتیان دیوبند کی نظر میں  
بھی علماء دیوبند کی عبارات کفریہ یقیناً کفریہ ہیں، لیکن چونکہ وہ اپنے مقتداء اور پیشوائیں، اس  
لئے ان کی عبارات کے سامنے خدا اور رسول کے احکام کی کچھ وقعت نہیں۔

اہل سنت پر پیر پرسی کا الزام لگانے والے ذرا اپنے گریبانوں میں مدد وال کر دیکھیں  
کہ اس سے بڑھ کر بھی کوئی پیر پرسی ہو سکتی ہے کہ خدا اور رسول سے اپنے پیروں اور پیشواؤں کو  
بڑھا دیا جائے، اہل انصاف کے نزدیک فی زمانہ یہی لوگ آئیے کریمہ "اتحنوا حجارہم  
ورهبانہم اربابا من دون الله" کے صحیح مصدق ہیں، یعنی وہ لوگ جنہوں نے اپنے  
اخبار اور ہدایات (علمیں اور درویشیوں) کو اللہ کے سوال اپنے ارب بنا لیا ہے، اور وہ اس طرح کلیک بات کوئی

دوسرے کہے تو اسے کافر بنا دلیں، اور وہی بات ان کے علماء اور پیشوائیں تو پکے مومن رہیں۔ العیاذ  
بائش والی اللہ امانتی۔

## مسلمانوں کو کافر کہنے والا کون ہے؟

وہی لوگ مسلمانوں کو کافر کہنے والے ہیں جو بات بات پر کفر و شرک کا فتویٰ لگاتے رہتے ہیں، ملاحظہ فرمائیے: تقویت الایمان صفحہ ۲، بلغۃ الحیر ان (مؤلف مولوی حسین علی دیوبندی) صفحہ ۲، ان دو قویں کتابوں میں ایسی عبارتیں اور فتوے درج کئے گئے ہیں جن کی رو سے محمد صحابہ سے لے کر قیامت تک پیدا ہونے والا کوئی مسلمان بھی کفر و شرک سے نہیں بچا، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیر کا قائل، حاضر و ناظر ہونے کا معتقد، امور خارق للعادت میں بزرگان دین کے تصرف کا ماننے والا، یا رسول اللہ کہنے والا، بزرگان دین کی تعظیم بجا لانے والا، مجلس میلاد شریف میں قائم تعظیمی اور ایسا کرام کو ایصالِ تواب کرنے والا، غرض ہر وہ مسلمان جوان لوگوں کے مسلک کے خلاف ہو، معاذ اللہ کافر و شرک بعدتی گمراہ طحد اور بے دین ہے، ناظرین کرام غور فرمائیں کہ اس قسم کے فتووں سے کون سا مسلمان نفع سکتا ہے، تجوب ہے خود تمام مسلمانوں کو کافر و شرک کہیں اور اہل سنت پر ازالہ مکائیں۔ قالی اللہ امانتی

## فضلیت و اصالت مصطفویہ صلی اللہ علیہ وسلم

اطہارِ کمالاتِ محمدی صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں علماء امت کا ہمیشہ یہ مسلک رہا کہ جب انہوں نے کسی فرد مخلوق میں کوئی ایسا کمال پایا جواز رہے دلیل بہیت مخصوصہ اس فرد کے ساتھ مجھس نہیں تو اس کمال کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے اس بنا پر تسلیم کر لیا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم تمام عالم کے وجود اور اس کے ہر کمال کی اصل ہیں، جو کمال اصل میں نہ ہو فرع میں نہیں ہو

سکتا، لہذا فرع میں ایک کمال کا پایا جانا اس امر کی روشن دلیل ہے کہ اصل میں یہ کمال ضرور ہے اور اس میں شک نہیں کہ یہ اصول بالکل صحیح ہے، معمولی سمجھ رکھنے والا انسان بھی سمجھ سکتا ہے کہ جب فرع کا ہر کمال اصل سے مستفاد ہے تو یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ایک کمال فرع میں ہو اور اصل میں نہ ہو۔

خلاف عیب کے، یعنی یہ ضروری نہیں کہ فرع کا عیب اصل کے عیب کی دلیل ہے جائے، ہم انکشہد کیتھے ہیں کہ ہرے بھرے درخت کی بعض ٹہینیاں سوکھ جاتی ہیں مگر جڑ تروتازہ رہتی ہے، اس لئے کہ اگر جڑ ہی خشک ہو جاتی تو اس کی ایک شاخ بھی سربز و شاداب نہ رہتی، اور جب سوائے چند شاخوں کے سب ٹہینیاں سربز اور شاداب ہوں، تو معلوم ہوا کہ جڑ تروتازہ ہے اور یہ چند شخصیں جو مر جھا کر خشک ہو گئی ہیں، اس کی وجہ یہ ہے کہ اندر وہی اور باطنی طور پر ان کا تعلق اصل سے نہ ہو گیا ہے، یعنی ہے کہ بعض اوقات فرع کا عیب اصل کی طرف منسوب ہو جاتا ہے، لیکن یہ اسی وقت ہوتا ہے جب اصل میں عیب پایا جائے اور جب اصل کا بے عیب ہو نا دلیل سے ثابت ہو تو پھر فرع کا کوئی عیب اصل کی طرف منسوب نہیں ہو سکتا، اور اس میں شک نہیں کہ اصل کائنات یعنی محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کا بے عیب ہونا دلیل سے ثابت ہے، خود نام پاک "محمد" ہی اس کی دلیل ہے کیونکہ لفظ "محمد" کے معنی ہیں بار بار تعریف کیا ہوا، اور ظاہر ہے کہ نقش عیبِ نعمت کا موجب ہے نہ کہ تعریف کا، لہذا واضح ہو گیا، موجودات ممکن کے عیوب و نقائص اصل ممکنات حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب نہیں ہو سکتے، بلکہ ان کا اصل عیب بھی ہے کہ وہ باطنی اور معنوی طور پر اپنی اصل سے منقطع ہو گر اس کے فوپ و برکات سے محروم ہو۔

علی ہذا القیاس ہم کہہ سکتے ہیں کہ موجودات عالم کا ہر کمال کمالِ محمدی کی دلیل ہے، مگر کسی فرد عالم کا عیب معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے عیب کی دلیل نہیں ہو سکتا، کیونکہ جس فرد میں عیب پایا جاتا ہے، درحقیقت وہ اندر و فی اور باطنی طور پر اصل کائنات یعنی روحانیتِ محمد یہ علی صاحبها اصولہ و انتیہ سے منقطع ہو چکا ہے، گویا اصل سے کٹ جانا ہی عیب ہے۔

ای اصول کے مطابق حضرت مولانا عبد اسیع صاحب رحمۃ اللہ علیہ مصنف "انوار ساطعہ" نے تحریر فرمایا تھا کہ جب چاند سورج کی چک دک تمام روئے زمین پر پائی جاتی ہے، اور شیطان و ملک الموت تمام محیط زمین پر موجود رہتے ہیں، یعنی آدم کو دیکھتے اور ان کے احوال کو جانتے ہیں، تو یہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اپنی روحانیت و فورانیت کے ساتھ یہیک وقت بہت سے مقامات پر تمام روئے زمین میں رافت افروز ہونا اور اس کا علم رکھنا کس طرح کفر و شرک ہو سکتے ہے۔

ظاہر ہے کہ مولانا محمد عبد اسیع رحمۃ اللہ علیہ کا یہ کلام تو اسی اصل پر مبنی تھا، لیکن مولوی (خلیل احمد) ائمہ خوی صاحب جب انوار ساطعہ کے رد میں "براءین قاطعہ" لکھنے پڑتے تو انہوں نے اپنی بلادت طبع کے باعث انوار ساطعہ میں لکھے ہوئے حضور کے اس کمال کو حضور کے وصف اصالت کی بجائے اسے افضلیت پر مبنی سمجھ لیا، یعنی مولوی ائمہ خوی صاحب نے یہ سمجھا کہ صاحب انوار ساطعہ نے جو شیطان و ملک الموت کے ہر جگہ موجود ہونے اور روئے زمین کی اشیاء کا عالم ہونے کو بیان کر کے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ہر جگہ موجود ہونے اور روئے زمین کے علوم سے متصف ہونے کی طرف مسلمانوں کو متوجہ کیا ہے، اس کا مبنی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی افضلیت محسوس ہے، ائمہ خوی صاحب نے اپنی غلط فہمی سے بزرگم خود ایک بنیاد فاسد قائم کر دی، اور اس پر

مقاصد کی تغیر کرتے چلے گئے، چنانچہ اسی بناء القاعد علی القاعد کے سلسلے میں وہ تحریر فرماتے ہیں!

”اعلیٰ علیین میں روح مبارک علیہ السلام کی تشریف رکھنا اور ملک الموت سے

افضل ہونے کی وجہ سے ہر گز ثابت نہیں ہوتا کہ علم آپ کا ان امور میں ملک الموت

کے پر ایرانی ہو چاکر زیادہ، (برائین قاطعہ، مطبوعہ ساز خورہ، صفحہ ۵۲)

ع. برس عقل و دانش پیامد گریست

انجیخوی جی! آپ سے کس نے کہہ دیا کہ صاحب اُوار سلطنت نے ملک الموت سے بچنے

ہمارے اس بیان کی روشنی میں بخالین کا ان تمام حوالہ جات کو پیش کرنا یہ سود ہو۔

گیا، جن سے وہ ثابت کیا کرتے ہیں کہ افضلیت کو اعلیٰ مسئلہ نہیں، مثلاً حضرت موسیٰ علیہ السلام حضرت خضر علیہ السلام سے افضل ہیں، لیکن بعض علوم حضرت خضر علیہ السلام کے لئے ثابت ہیں، لیکن حضرت موسیٰ علیہ السلام کے لئے ان کا حصول ثابت نہیں وغیرہ وغیرہ۔

مخالفین نے ابھی تک اس حقیقت کو سمجھا ہی نہیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی افضلیت یہ

دوسروں کی افضلیت کا قیاس کرنا درست نہیں، اس لئے کہ حضور اصل کائنات ہیں اور یہ وصفِ اصلاحاتِ عامہ حضور کے علاوہ کسی کو نہیں ملا، ہبھاریں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی افضلیت اعلیٰ تر کو

مستلزم ہوگی اور حضور کے علاوہ کسی دوسرے کی افضلیت میں اعلیٰ سنت کا اتلزام نہ ہوگا۔

اس بات کی تائید و تصدیق کر حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم تمام رسولوں سے افضل اور سب انبیاء کے خاتم ہیں، نیز یہ کہ تمام انبیاء علیہم السلام، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مدد حاصل کرتے ہیں، شیخ اکبر مجی الدین ابن العربي رضی اللہ عنہ کے اس قول سے ہوتی ہے جو شیخ رضی اللہ عنہ نے باب ۲۹۱ کے علوم میں ارشاد فرمایا ہے کہ جھلوک کا کوئی فرد، دنیا اور آخرت کا کوئی علم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی باطیعت (روحانیت) کے بغیر کسی ذریعہ سے حاصل نہیں کر سکتا، برابر ہے کہ انبیاء محتدیں ہوں یا وہ علماء ہوں جو حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت سے متاخر ہیں، اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ مجھے اولین و آخرین کے تمام علوم عطا کئے گئے ہیں، اور اس میں شک نہیں کہ ہم آخرین سے ہیں (پھر ہمارا کوئی علم بلا واسطہ روحانیت محمد یہ کیونکر حاصل ہو سکتا ہے) اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان علوم کے حکم میں قیمت فرمائی، لہذا یہ حکم ہر قسم کے علوم کو شامل ہے، خواہ وہ علم منقول و معقول ہو یا مفہوم و موهوب، لہذا ہر مسلمان کو کوشش کرنی چاہیے کہ بواسطہ نبی کریم حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم، اللہ تعالیٰ سے علم حاصل کرے، کیونکہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کی تمام جھلوک میں علی الاطلاق سب سے زیادہ علم والے ہیں۔

(شیخ اکبر مجی الدین ابن عربی، الیوقیت والجواہر، مطبوع مصر، جلد ۲، صفحہ ۳۹)

**بعض علوم کو برا کھہ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات مقدسہ سے اس کی نقی کرنا بدترین جھالت اور بارگاہ نبوت سے کھلی عداوت ہے**

دیوبندی حضرات اہل سنت کے مواخذہ سے تجھ آ کر یہ کہہ دیا کرتے ہیں کہ ہم حضور

کے لئے وہی علوم مانتے ہیں جو نبوت و رسالت سے متعلق اور حضور کی شان کے لائق ہیں، غیر ضروری علوم اور نجاستوں، غلطتوں، بکرو فریب، چوری، دغabaزی، خلافات و گمراہی کے طریقوں اور ان کی تفصیلات کا براؤ اور مذموم علم اور شیطانی علوم کو حضور کے لئے ثابت کرنا حضور کے حق میں عیب ہے، جس سے حضور کا پاک ہونا ضروری ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ علم کا مقابلہ جہل ہے اور جہل فی نفسہ نفس و عیب ہے، تو لامحال علم فی نفسہ حسن و مکمال ہو گا، دیکھئے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ تفسیر فتح العزیز میں ارقام فرماتے ہیں:

”دریں جایا بد دانست کہ علم فی نفسہ مذموم نیست ہر چونکہ باشد“

(تفسیر فتح العزیز، مطبوعہ مطبع العلوم متعلقہ مدارس دہلی، جلد اول، صفحہ ۲۲۵)

(ترجمہ) یہاں جاننا پایہ ہے کہ علم جیسا کچھی ہوں افسوس بر انہیں ہوتا۔

اس کے بعد شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے ان اسباب کا تفصیلی بیان فرمایا ہے جن کی وجہ سے کسی علم میں برائی آسکتی ہے، جن کا خلاصہ حسب ذیل ہے:

۱۔ توقع ضرر

۲۔ استعداد عالم کا قصور

۳۔ علوم شرعیہ میں بے جا خور کرنا

ہمارے ناظرین کرام عقل و انصاف کی روشنی میں اتنی بات بخوبی سمجھ سکتے ہیں کہ حضرت شاہ صاحب کے بیان فرمودہ تینوں سیوں کار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں پایا جانا ممکن نہیں کیونکہ عصمت الہیہ کی وجہ سے حضر صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں ضرر کی توقع نہیں ہو

لکن، اسی طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی استعداد مقدسہ میں قصور کا پایا جانا بھی محال ہے، علی حد  
القياس امور شرعیہ میں بے جا غور، فکر کرنا بھی رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے قطعاً ناممکن  
ہے، ورنہ علوم شرعیہ بھی معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں مذموم ہو جائیں گے؛ معلوم ہوا  
کہ جن اسباب خارجہ کی وجہ سے کسی علم میں برائی پیدا ہو سکتی ہے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں  
ان کا پایا جا ممکن نہیں، لہذا ثابت ہو گیا کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو خواہ کیسا ہی علم کیوں نہ ہو وہ  
حضور کے حق میں برائی نہیں ہو سکتا، اور اگر ہم آنکھیں بند کر کے یہ تسلیم ہی کر لیں کہ بعض علوم فی  
نفسہا بरے ہوتے ہیں، تو میں عرض کروں گا کہ جو چیز فی نفسہ بری اور مذموم ہو وہ عیب ہے، اور  
عیب صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں محال نہیں بلکہ حضور علیہ السلام سے پہلے اللہ تعالیٰ  
کے حق میں محال ہے، نہ صرف محال بلکہ محال عقلي اور ممتنع لذات ہے، لہذا ایسے علم کو جو فی نفسہ برآ ہو  
اور حضور کے حق میں اس کا ہونا عیب قرار پائے اے اللہ تعالیٰ لئے بھی ثابت کرنا ناممکن ہو گا،  
کیونکہ صفتِ ذمیہ کا اثبات حقیقتاً عیب لگاتا ہے، جب اللہ تعالیٰ ہر عیب سے پاک ہے، تو برے علم  
سے بھی پاک ہونا اس کے لئے یقیناً واجب ہو گا، جو چیز (فی نفس) بندوں کے حق میں عیب ہو  
، اللہ تعالیٰ کا اس سے منزہ ہونا ضروری ہے، دیکھنے کذب، جہل، ظلم، سفه وغیرہ امور فی نفسہا جس  
طرح بندوں کے حق میں عیب ہیں اسی طرح اللہ تعالیٰ کے حق میں بھی عیب ہیں اور اللہ تعالیٰ کا ان  
سے پاک ہونا ضروری ہے، اسی لئے (کتاب) "مسامره" جز ہائی صفحہ ۲۰ مطبوعہ مصر میں علامہ  
کمال ابن ابی شریف ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے ارقام فرماتے ہیں!

"ہم کہیں گے کہ اشعری اور ان کے علاوہ (تمام اہل سنت) اس بات پر متفق ہیں  
کہ ہر وہ چیز جو (فی نفس) بندوں کے حق میں عیب اور نقص کی صفت ہو، اللہ تعالیٰ

اس سے پاک ہے، اور وہ صفت نقش اللہ تعالیٰ پر بحال ہے۔“

ایسی صورت میں حضرات علماء دیوبند سے مخلصانہ استفسار ہے کہ جب آپ اللہ تعالیٰ کو ہر عرب سے پاک سمجھتے ہیں تو کیا اس کی ذات مقدسہ سے ان تمام علوم کی نقشی کریں گے، جنہیں نجاست و غلط، بکر و فریب کا علم اور شیطانی علوم کہہ کرہ اور مذموم قرار دیا گیا ہے، اگر نہیں تو کیا اللہ تعالیٰ کو آپ عیوب و نقائص سے مبرأ نہیں مانتے؟۔

حیرت ہے کہ جن لوگوں کی عبارات تو ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملتوث ہیں اس منسلک میں انہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس قد رحد سے زائد محبت کس طرح ہو گئی کہ اللہ تعالیٰ کی تحریک سے بھی ان کے نزدیک حضور کی تقدیس زیادہ ہم اور ضروری قرار پائی۔ فی المحب - در حقیقت یہ بھی عداوت رسول کا ایک بین ثبوت ہے، کیونکہ قaudہ ہے کہ اگر کسی اچھی چیز سے کسی کو بر بناۓ عداوت محروم رکھنا ہو تو اس چیز کو بر اور مذموم کہہ دیا جاتا ہے، تاکہ دوسروں پر یہ ظاہر کیا جائے کہ ہم اس شخص کی محبت و خیرخواہی کی بنا پر اس بری چیز سے اسے محفوظ رکھنا چاہتے ہیں، لیکن حقیقتاً عداوت کی وجہ سے اس کو ایک اچھی اور مفید چیز سے محروم رکھنا مقصود ہوتا ہے، بالکل یہی صورت حال یہاں ہے کہ بری چیزوں کے فی نفسہ علم کو (جو میں کمال ہے) نقش عیوب قرار دے دیا گیا، تاکہ وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ثابت نہ ہو کے۔ الحیاد بالله والیه الحکیم۔

### ایک کثیر الواقعہ شبہ کا ازالہ

بعض لوگوں کو یہ کہتے سن گیا ہے کہ علماء دیوبند نے دین کی بہت خدمت کی، سینکڑوں علماء ان سے پیدا ہوئے، انہوں نے بے شمار کتابیں لکھیں، ان میں بہت سے لوگ جیسی مریدی کرتے ہیں اور ان میں عابدو زابد بھی پائے جاتے ہیں، انہوں نے اپنی تقریروں اور تحریروں سے

دین کی بہت کچھ تبلیغ و اشاعت کی، اسی صورت میں ذہن اس بات کو قبول نہیں کرتا کہ انہوں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم اور دیگر انبیاء علیہم السلام کی شان میں تو یہ آمیز عبارات لکھی ہوں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اس حتم کے لوگوں سے تو یہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا سرزد ہو جاتا عقلانیاً یا شرعاً کسی طرح بھی حال نہیں، بلعم بن باعور کتنا بڑا عابد و زاہد اور مستجاب الدعوات تھا، لیکن حضرت موسیٰ علیہ السلام کی مخالفت اور ان کی اہانت کا مرکب ہو کر ولکھہ اخلد الی الارض کا مصدق بن گیا، اور ہمیشہ کے لئے قدر ملت میں گر گیا، شیطان کا عابد و زاہد اور عالم و عارف ہوتا ہے کو معلوم ہے، جب وہ حضرت آدم علیہ السلام کی تو یہ کر کے راندہ درگاہ ہو گیا تو دوسروں کے لئے تو یہ رسول کا ارتکاب کیونکرنا ممکن قرار پاسکتا ہے۔

خوارج و معززلہ اور دیگر فرقہ باطلہ کے علمی اور عملی کارناٹے اگر تاریخ کی روشنی میں دیکھے جائیں تو اس زمانہ کے حضرات مذکورین نے ان کے علم و عمل کا پلے کہیں بھاری تھا، ان کی مزومہ دینی خدمات تدریس و تبلیغ اور تصنیف و تالیف کے مقابلے میں ابتداء زمان کی خدمات اور کارگزاریاں ذرہ بے مقدار کی حیثیت بھی نہیں رکھتیں، لیکن ان کے یہ تمام علمی اور عملی کارناٹے ان کو قدر ذات سے بچانے سکے، رہی خدمت و حمایت دین، تو اس کے لئے ضروری نہیں کہ اہل حق ہی کے ذریعے ہو، بلکہ اللہ تعالیٰ اپنے دین کی تائید نافرمانوں اور فاجروں سے بھی کرا لیتا ہے، چنانچہ حدیث شریف میں وارد ہے ”ان الله يُؤتَدِّهُدا الدين بالرجل الفاجر“ لہذا اعانت و حمایت دین اور ظاہری علم و عمل کے پائے جانے سے ہرگز یہ لازم نہیں آتا کہ ایسے لوگ فی الواقع اللہ تعالیٰ کے نزدیک پسندیدہ اور محبوب ہوں۔

## کفر و شرک و بدعت:

اگر غور سے دیکھا جائے تو ان حضرات کا سب سے بڑا کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے تمام امت مسلم کو کفر و شرک اور بدعت بناؤالا، مثلًا یا رسول اللہ کہنا شرک، اولیاء کرام کی نذر (الغوی) شرک، مزارات اولیاء پر جانا کفر، میلاد بدعت، عرس حرام، گیارہویں شرک، اذان میں حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کا نام نامی سن کر انگوٹھے چومنا بدعت، الغرض کفر و شرک کی ایسی بھرمار کی کہ جس سے دوسرے تو کیا بچتے، خود بھی محفوظ نہ رہ سکے، اس مختصر میں تفصیل کی تو گنجائش نہیں، البتہ اجمالاً اتنا عرض کرو دینا کافی ہے کہ منصوص قطعی کا انکار کفر ہے، غیر خدا کو خدا مانا یا خدا کی کوئی صفت کسی غیر کے لئے ثابت کرنا شرک ہے اور دین میں ایسی چیز پیدا کرنا جس کی اصل دین متن میں نہ پائی جائے، بدعت ہے، یعنی ہر وہ چیز جو کسی دلیل شرعی کے معارض ہو، بدعت شرعاً ہے۔

یہ عرس و میلاد و دیگر اعمال مستحبہ جنہیں کفر و شرک اور بدعت قرار دیا جاتا ہے، حقیقت امور مسحیہ ہیں، الحمد للہ آج تک کوئی مشرکان امور میں سے کسی امرزادہ حق قطعی کے خلاف ثابت کر کے ان ثابت کر کے ان کے گفر ہونے پر دلیل لاسکا اور ان کو کسی دلیل شرعی کے خلاف ثابت کر کے ان کے بدعت ہونے پر استدلال کر سکا، البتہ اتنی بات ضرور کہی جاتی ہے، کہ جس طریقے سے تم یہ کام کرتے ہو اسی طرح خیر القرون میں یہ کام کسی نے نہیں کئے، لہذا یہ سب امور بدعت ہیں، اس کے جواب میں تحقیق و تفصیل تو ان شاء اللہ دوسرے رسالہ میں ہدیۃ ناظرین ہو گی، سر دست اتنا عرض کرو دینا کافی ہے کہ اگر ان امور کی ہیئت کذا ایسی کی تفصیلات قرون اولی میں نہیں پائی گئیں، تو صرف اس وجہ سے ان کو بدعت کہنا ہرگز درست نہیں ہو سکتا، دیکھئے قرآن مجید کی تیس پاروں میں تقسیم، اعراب قرآن، مجمع احادیث، بناء مدارس، تعلیم دین پر اجرت لیئا، اور ادوا اعمال مشائخ وغیرہ بے شمار کام ایسے ہیں کہ خیر القرون میں ان کا وجود نہیں پایا گیا، لیکن علماء دیوبند بھی انہیں بدعت

نہیں کہتے، معلوم ہوا کہ یہ بات قطعاً ناطق اور ناقابل قبول ہے۔

اسی طرح کوئی منکر کسی جھٹ شرعیہ سے ان امور کے اعتقاد یا عمل کا شرک ہونا بھی ثابت نہ کر سکا، شرک کے متعلق ہمارے ناظرین کرام یہ بات ضرور یاد رکھیں کہ شرک تو حید کا مقابل ہے اور مسئلہ تو حید واجب عقلی ہے، لہذا شرک لامحال اعتقاد امر ممتنع لذاتہ کا نام ہو گا۔

ظاہر کہ تصرفات انبیاء و اولیاء علیہم السلام اور ان کے باقی کمالات علمیہ و عملیہ سب مقید بالعطاء و باذن اللہ ہیں اور یہ امر بھی روپی روش کی طرح واضح ہے کہ عطاۓ الہی اور اذن خداوندی کے ساتھ اللہ کے کسی محبوب کے لئے علمی یا عملی کمالات و تصرفات کا ہوتا ہرگز ممتنع لذاتہ نہیں، اس لئے اذن و عطا کی قید کے ساتھ ان کا اعتقاد کسی طرح شرک نہیں ہو سکتا، البته الوبیت اور وجوب و جود اور غناہ ذاتی ایسے امور ہیں، جن کی عطا ممتنع لذاتہ ہے، اس لئے جو شخص کسی کے حق میں ان امور میں سے کسی امر کی عطا کا اعتقاد رکھے گا، وہ یقیناً شرک ہو گا، جیسا کہ شہر کہن عرب اپنے الہ بالظہ کے حق میں اسی حسم کا اعتقاد رکھتے تھے، اور کسی مسلمان کا کسی غیر اللہ کے حق میں ہرگز یہ اعتقاد نہیں، الحمد للہ اس مختصر بیان سے اہل علم پر مخافین کے وہ تمام مکروہ فریب آشکارا ہو گئے جن میں بعض حضرات بتلا ہو جاتے ہیں۔ (وَلَدَ أَجْتَدَ الْبَاغِثَ)

## انصار کیجئے

جود یوبندی حضرات علماء دیوبند کی صریح توجیہی عبارتوں میں تو ہیں نہیں مانتے، ان کی خدمت میں مخلصانہ گذارش ہے کہ آپ کے علماء کی عبارات کے مقابلے میں مودودی صاحب کی وہ عبارتیں تو ہیں کے مفہوم سے بہت دور ہیں جن سے خود آپ کے علماء دیوبند نے تو ہیں کا مفہوم نکال کر مودودی صاحب پر الزامات تو ہیں عائد کئے ہیں، اگرچہ ہمارے زدیک دونوں میں

کوئی فرق نہیں لیکن عبارات میں صراحت ووضاحت تو ہیں کے بین تقاضت کا انکار نہیں کیا جا سکتا، ہم مودودی صاحب کی ان عبارات میں سے صرف ایک عبارت بلا تشرع تحریر کرتے ہیں، جس کی بناء پر علماء دیوبند نے مودودی صاحب کو تو ہیں خدا و رسول کا مجرم گردانا ہے، اس طرح اس عبارت کے مقابلے میں تین عبارتیں اکا بر علماء دیوبند کی بھی بلا تشرع پیش کرتے ہیں، جن سے علماء اہل سنت نے اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تو ہیں بھی ہے، اور یہ فیصلہ آپ پر چھوڑتے ہیں کہ مفہوم تو ہیں میں کس کی عبارت زیادہ واضح اور صریح ہے۔

مودودی صاحب کی وہ عبارت جس سے علماء دیوبند نے اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تو ہیں اخذ کر کے مودودی صاحب پر خدا و رسول کی تو ہیں کا اتزام عائد کیا ہے۔

”حضور کو اپنے زمانہ میں یہ اندیشہ تھا، کہ شاید دجال آپ کے عہد ہی میں ظاہر ہو جائے، یا آپ کے بعد کسی قریبی از ماں میں ظاہر ہو سکتیں کیا سزا لائی ہے تیرہ سو برس کی تاریخ نے یہ ثابت نہیں کر دیا، کہ حضور کا یہ اندیشہ صحیح نہ تھا، اب ان چیزوں کو اس طرح نقل و روایت کئے جانا، کہ گویا یہ بھی اسلامی عقائد ہیں، نہ تو اسلام کی صحیح نمائندگی ہے، اور نہ اسے حدیث ہی کا صحیح مفہوم کہا جا سکتا ہے، جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں، اس قسم کے معاملات میں نبی کے قیاس و مگان کا درست نہ لکھنا ہرگز منصب نبوت پر طعن کا موجب نہیں ہے۔“ ماخوذ از ترجمان القرآن، ربیع الاول ۱۴۲۵ھ، جلد ۲۸

(رسالہ ”حق پرست علماء کی مودودیت سے ناراضی کے اسباب“ مؤلفہ مولوی احمد علی صاحب امیر الجمیں خدام الدین، دروازہ شیر انوالہ، لاہور، صفحہ ۱۸)

اب ملاحظہ ہوں اکا بر علماء دیوبند کی وہ عبارات جن سے علماء اہل سنت نے اللہ تعالیٰ اور

اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی تو ہیں سمجھ کر ان پر تو ہم خدا اور رسول کا حکم لگایا ہے۔

(۱) ”اور انسان خود مختار ہے اپنے کام کریں یا نہ کریں، اور اللہ کو پہلے اس سے کوئی علم بھی نہیں کہ کیا کریں گے بلکہ اللہ کو ان کے کرنے کے بعد معلوم ہو گا، اور آیات قرآنیہ جیسا کہ **لَيَعْلَمُ الَّذِينَ وَغَيْرُهُمْ** اور احادیث کے الفاظ بھی اس مذہب پر منطبق ہیں۔“

(بلغۃ الحیران، مصنفہ مولوی حسین علی صاحب، صفحہ ۱۵۸، ۱۵۷)

(۲) ”پھر دروغ صریح بھی کئی طرح پر ہوتا ہے جن میں سے ہر ایک کا حکم یکساں نہیں ہر قسم سے نبی کو مخصوص ہونا ضروری نہیں۔“

(اصفیہ العقائد، از مولوی محمد قاسم نانو توی، صفحہ ۲۵)

(۳) ”باجمل علی اہمیت کذب کو منافی شان نہوت بایں مخفی سمجھنا کہ یہ معصیت ہے اور انہیا علیہم السلام معاشری سے مخصوص ہیں، خالی قلسطی سے نہیں۔“

(اصفیہ العقائد، از مولوی محمد قاسم نانو توی، صفحہ ۲۸)

مودودی صاحب اور علماء دیوبند دنوں کی اصل عبارات بلا کم و کاست آپ کے سامنے موجود ہیں، اگر آپ نے خوف خدا کو دل میں جگدے کر پوری دیانتداری سے بنظر انصاف غور فرمایا تو آپ یہ تسلیم کرنے پر مجبور ہو جائیں گے کہ مودودی صاحب کی عبارت کے مقابلہ میں علماء دیوبند کی عبارات مفہوم تو ہیں میں زیادہ صریح ہیں۔

**دیوبندی حضرات اہل سنت پر ایک اعتراض اور**

**دیوبندی عالم کی تحریر سے اس کا جواب**

دیوبندی حضرات علماء اہل سنت پر اعتراض کرتے ہیں کہ علماء دیوبند پر اعتراض کرنے والے ان کی عبارتوں کے سیاق و سبق کو نہیں دیکھتے جو فقرہ قبل اعتراض ہوتا ہے فقط اس کو پکڑ لیتے ہیں، اور صرف اسی فقرہ کے باعث علماء دیوبند پر طعن و تشنیع شروع کر دیتے ہیں۔ برادران اسلام! سیاق و سبق سے دیوبندی حضرات کی مراد یہ ہوتی ہے کہ اگلی بچھل عبارتوں کو دیکھ کر پھر اعتراض ہو تو کرنا چاہیئے۔

جو اپا عرض ہے مودودی صاحب پر اعتراض کرنے والے دیوبندیوں پر بعدہ یہی اعتراض انہی الفاظ میں مودودیوں کی طرف سے آپ کے مولوی احمد علی صاحب دیوبندی نے اپنے رسالہ "حق پرست علماء کی مودودیت سے ناراضگی کے اسباب" کے صفحہ ۸۰ پر نقل کی ہے، اور اس کا جواب بھی صفحہ ۸۱ پر دیا ہے، ہم بعدہ وہی جواب نقل کئے دیتے ہیں، ملاحظہ فرمائیے۔

"اگر وہ سیر دو دو حصے کھلے موبہبہ والے دیکھے میں والیجاں اور اس دیکھ کے مونہہ پر ایک لکڑی رکھ کر ایک ناگ کے میں خنزیر کی ایک بوٹی ایک تولہ کی اس لکڑی میں پاندھ کر دو دو حصے اشکادی جائے، پھر کسی مسلمان کو اس دو دو حصے میں سے پلا یا جائے، وہ کہے گا کہ میں اس دو دو حصے سے ہرگز نہیں ہوں گا، کیونکہ سب حرام ہو گیا ہے، پلانے والا کہے کہ بھائی ۱۰ اس سیر دو دو حصے کے آئندھ سوتے ہوتے ہیں، آپ فقط اس بوٹی کو کیوں دیکھتے ہو ہدیکھتے اس بوٹی کے آگے پیچھے واکیں باسیں اور اس کے نیچے چارائج کی گھر ائی میں دو دو حصے ہی دو دو حصے ہے، وہ مسلمان یہی کہے گا، یہ سارا دو دو حصے خنزیر کی ایک بوٹی کے باعث حرام ہو گیا ہے، یہی قصہ مودودی صاحب کی عبارتوں کا ہے، جب مسلمان مودودی صاحب کا یہ لفظ پڑتے ہے گا، کہ خانہ کعبہ کے ہر طرف جہالت اور گندگی

ہے، اس کے بعد مودودی صاحب ہزار تعریف کریں، مگر جب تک مودودی صاحب اس فقرہ سے توبہ کر کے اعلان نہیں کریں گے، مسلمان کبھی راضی نہیں ہوں گے، جب تک کہ خنزیر کی بولی اس دووڑھ سے نہیں نکالیں گے۔ (ص، ۸۱، ۸۰)

پس دیوبندی حضرات یہی جواب ہماری طرف سے سمجھ لیں، اور خوب یاد رکھیں کہ علماء دیوبند کی عبارات میں محبوبان حق تبارک و تعالیٰ کی ہزار تعریفیں ہوں، مگر جب تک وہ توہین آمیر فقرہوں سے توہینیں کریں گے، اہل سنت ان سے کبھی راضی نہیں ہو گے۔

ایک بات قابل ذکر یہ ہے کہ بعض حضرات توہین آمیز عبارات کے صریح مفہوم کو چھپنے کے لئے علماء دیوبند کی وہ عبارات پیش کر دیتے ہیں جن میں انہوں نے توہین و تنقیص سے اپنی برأت ظاہر کی ہے یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف کے ساتھ عظمت شان نبوت کا اقرار کیا ہے۔

اس کا مختصر جواب یہ ہے کہ وہ عبارات اپنیں قطعاً مغایہ نہیں جب تک ان کی کوئی ایسی عبارت نہ دکھائی جائے کہ ہم نے فلاں مقام پر جو توہین کی تھی اب اس سے ہم رجوع کرتے ہیں، مثلاً مولوی محمد قاسم نافوتوی نے (اپنی کتاب) "تحذیر الناس" میں خاتم النبین کے معنی منقول متواتر "آخر النبین" کو عوام کا خیال بتایا ہے، اب اگر ان کی دس میں عبارتیں بھی اس مضمون کی پیش کردی جائیں کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں، یا حضور علیہ السلام کے بعد مدئی نبوت کافر ہے، تو اس سے کچھ فائدہ نہ ہو گا، تا اقتیاد مولوی محمد قاسم صاحب کا یہ قول نہ دکھایا جائے کہ میں نے جو "خاتم النبین" کے معنی منقول متواتر "آخر النبین" کا انکار کیا تھا، اب میں اس سے توبہ کر کے رجوع کرتا ہوں، دیکھئے مرزاں ای لوگ مرزا غلام احمد کی برأت میں جو عبارتیں مرزا صاحب کی کتابوں سے پیش کرتے ہیں، ان کے جواب میں مولوی مرتضیٰ احسن صاحب

وہ بھلی ناظم تعلیمات مدرسہ دیوبند نے بھی بھی لکھا ہے ، ملاحظہ فرمائیں، (کتاب)  
اشد العذہ اب ، مطبوعہ مطبع مختباً جدید دہلی ، صفحہ ۱۵، ۱۶، ۱۷

”جو عبارات مرز اصحاب اور مرز ایجوس کی لکھی جاتی ہیں، جب تک ان مضامین  
سے صاف تو بند کھائیں یا تو بند کریں، تو ان کا کچھ اعتبار نہیں“

## دیوبندیوں کی توهین آمیز عبارات کے اظہار کی

### ضرورت

بعض دیوبندی حضرات کہا کرتے ہیں کہ علماء دیوبند کی ان عبارات کے اظہار  
واشاعت کی کیا ضرورت ہے، جن سے آپ لوگ تو ہیں بخخت ہیں، اس زمانے میں ان عبارات ن  
اشاعت بلا وجہ شور و شر، قتل و فساد کا موجب ہے اور یہ بڑی نا انصافی ہے کہ علماء دیوبند کے ساتھ  
لڑائی مولیٰ جائے، اس کا جواب یہ ہے کہ علماء دیوبندی توہین عبارتوں کے اظہار کی وہی  
ضرورت ہے جو مولوی احمد علی صاحب کو مودودیوں کا پول کھونے کے لئے پیش آئی، کہ علماء دیوبند  
نے تمام مسلمانوں کے عقیدے کے خلاف اللہ تعالیٰ اور انبیاء و اولیاء علیہم السلام کی مقدس شان  
میں وہ شدید اور ناقابل برداشت حملے کئے ہیں جنہیں کوئی مسلمان برداشت نہیں کر سکتا، مولوی  
احمد علی صاحب اس ضرورت کو حصہ ذیل عبارت میں بیان فرماتے ہیں:

”کیا جب ڈاکوں کے گھر میں گھس آئے تو گھر والا ڈاکو سے مقابلہ کر کے اپنال  
اور اپنی جان نہ بچائے اور اگر مال اور جان بچانے کے لئے ڈاکو سے مقابلہ  
کرے تو پھر یہ کہنا صحیح ہے کہ گھر والا بڑا ہی بے انصاف ہے کہ ڈاکو سے لڑ رہا  
ہے۔“ (جن پرست علماء کی مودودیت سے ناراضی کے اساب ماز مولوی احمد علی صاحب، صفحہ ۸۳)

## علماء دیوبند کی تہذیب کا ایک مختصر نمونہ:

دیوبندی حضرات عام طور پر کہتے ہیں کہ بریلوی مولوی علماء دیوبند کو گالیاں دیا کرتے ہیں، اس الزام کی حقیقت تو ہمارے اسی رسالے سے منشف ہو جائے گی، اور ہمارے ناظرین کرام پر وہن ہو جائے گا کہ جس شائستگی اور تہذیب سے ہم نے علماء دیوبند کے خلاف یہ رسالہ لکھا ہے، اس کی مثال ہمارے خانغصین کی ایک کتاب سے بھی نہیں پیش کی جاسکتی، لیکن مزید وضاحت کے لئے بطور نمونہ ہم مولوی حسین احمد صاحب مدرس مدرسہ دیوبند کی کتاب "الشہاب الثاقب" سے چند وہ عبارات پیش کرتے ہیں جن میں اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی قدس سرہ العزیز کوشیدہ ترین حصہ کی دل آزار گالیاں دی گئی ہیں، ان عبارات کو پڑھ کر ہمارے ناظرین کرام علماء الائل سنت اور افضلاء دیوبند کی تہذیب کا مقابلہ کر لیں، ملاحظہ فرمائیے۔

۱۔ پھر تجوب ہے کہ مجدد بریلوی آنکھوں میں دھوپ ڈال رہا ہے اور کندب خالص مشہور کر رہا ہے، لغۃ اللہ تعالیٰ فی الدارین، آمین، یعنی اعتمت کرے اللہ تعالیٰ اس (مجدد بریلوی) پر دنوں جہانوں میں۔ (الشہاب الثاقب، ص ۸۱)

۲۔ آپ حضرات ذرا انصاف فرمائیں، اور اس بریلوی دجال سے دریافت کریں۔ (الشہاب الثاقب، ص ۸۶)

۳۔ مجدد الصالیحین صاحب فرماتے ہیں۔

۴۔ ہم آگے چل کر صاف طور سے ظاہر کر دیں گے کہ دجال بریلوی نے یہاں پر محض بے بھی اور بے عقلي سے کام لیا ہے۔ (ص ۹۵)

۵۔ اس کے بعد مجدد الصالیحین علیہ ماعلیہ۔ الح (ص ۱۰۳)

۶۔ سلب اللہ ایمان کک و سود وجہک فی الدارین و عاچک بہا عاقب بہا جہل و عبد اللہ بن ابی یار کیس المبتدعین، آمین، یعنی اے بدتعیوں کے سردار (مجد و بریلوی) سلب کرے اللہ تعالیٰ تحریک ایمان اور دونوں جہانوں میں تیرامنہ کالا کرے، اور تجھے وہی عذاب دے جو ابو جہل اور عبد اللہ بن ابی کو دیا تھا (ص، ۱۰۳، ۱۰۵)۔

۷۔ مگر تہذیب علم کوئی لفظ مجد و بریلوی کے شایان شان قلم سے نہیں نکلے دیتی۔ (ص، ۱۰۵)

۸۔ فتوہ اللہ و جہد فی الدارین و اسکنہ بحبوحہ الدرگ الاصل من النار مع اعداء سید الکوئین علیہ الصلوٰۃ والسلام آمین یا رب العالمین۔ یعنی اللہ تعالیٰ اس (مجد و بریلوی) کا دو نوں جہان میں اس کا لکھ کر اور انہی حضور کے دشمنوں کے ساتھ جہنم کے سب سے نیچے گڑھے میں رکھے۔ (ص، ۱۱۹)

۹۔ یہ سب تکفیریں اور لعنیں بریلوی اور اس کے اتباع کی طرف لوٹ کر قبر میں ان کے واسطے عذاب اور بوقت خاتم الان کے لئے موجب خروج ایمان و ازالۃ تصدیق و ایقان ہوں گی اور قیامت میں ان کے جملہ تبعین کے واسطے اس کی موجب ہوں گی، کہ ملائکہ حضور علیہ السلام سے کہیں گے انک لا تدری ما احد نوا بعدک اور رسول مقبول علیہ السلام دجال بریلوی اور ان کے اتباع کو کھا جھا فرمائ کر اپنے حوض سور و دشغافت محمود سے کتوں سے بدتر کر کے دھنکاروں سے اور امت مرحومہ کے اجر و ثواب و منازل و نیعیم سے محروم کئے جاویں گے، سو و اللہ

وجوہم فی الدارین وجعل قلوبهم قاسیہ فلایه منواحتی بر والعذاب الالیم، عین اللہ  
ان بریلویوں کامنہ دلوں جہاں میں کالا کرے اور ان کے دلوں کو خست کر دے تو  
وہ ایمان نہ لائیں، یہاں تک کہ عذاب الیم کو دیکھ لیں۔ (الشہاب الشاقب، ص)  
(۱۲۰)

ان تمام بد دعاوں اور گایوں کے جواب میں صرف اتنا عرض ہے کہ الحمد للہ علی حضرت  
فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ تو ہرگز اس بد گوئی کے مصدق نہیں ہو سکتے، البتہ بمقہاۓ حدیث اعلیٰ  
حضرت فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ جیسی مقدس ہستی کے حق میں ایسے ناپاک لکھے بولنے والا انشاء  
اللہ دنیا اور آخرت میں اپنے کلمات کا خود مصدق بنے گا۔ وما ذا لک علی اللہ بعزیز

### بعض لوگ کہتے ہیں

کہ مولا نا احمد رضا خاں صاحب بریلوی نے حج علماء دیوبند کی عبارات پر علماء حرمین  
طہین سے کفر کے فتوے حاصل کر کے حسام المحرمین میں شائع کئے، اس کے جواب میں علماء  
دیوبند نے حسام المحرمین کے خلاف اپنی تائید میں علماء حرمین طہین کے فتوے "المہند" میں چھاپے  
اور تمام ملک میں اس کی اشاعت کی، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ مولا نا احمد رضا خاں صاحب نے  
علماء دیوبند کی عبارات کو تو ڈرم و ڈکر غلط عقائد ان کی طرف منسوب کئے تھے، جب علماء دیوبند کی  
اصل عبارات اور ان کے اصل عقائد سامنے آئے تو علماء حرمین طہین نے ان کی تصدیق و تائید  
فرمادی۔

اس کا جواب یہ ہے کہ اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی رحمۃ اللہ علیہ پر یہ الزام قطعاً یہ بنیاد  
ہے کہ انہوں نے دیوبندیوں کی عبارتوں میں رو و بدلت کیا ہے، یا غلط عقائد ان کی طرف منسوب

کئے، بلکہ واقعہ یہ ہے کہ حسام الحرمن کے شائع ہونے کے بعد دیوبندی حضرات نے اپنی جان بچانے کے لئے اپنی عبارتوں میں خود قطع و برید کی، اور اپنے اصل عقائد کو چھپا کر علماء عرب و تجمیع کے سامنے اہل سنت کے عقیدے ظاہر کئے، جس پر علماء دین نے تقدیمیں فرمائیں، چونکہ اس مختصر رسالہ میں تفصیل کی گنجائش نہیں اس نے صرف ایک دلیل اپنے دعویٰ کے ثبوت میں پیش کرتا ہوں، ملاحظہ فرمائیے۔

محمد بن عبد الوہاب نجدی کے بارے میں دیوبندیوں کا اعتقاد یہ ہے کہ وہ بہت اچھا آدمی تھا، اس کے عقائد بھی عمدہ تھے، دیکھئے فتاویٰ رشید یہ جلد ا، جلد ایضاً پر مولوی رشید احمد گنگوہی نے لکھا ہے کہ

”محمد بن عبد الوہاب کے مقتدیوں کو وہابی کہتے ہیں، ان کے عقائد عمدہ تھے  
نمہب ان کا جعلی تھا، ابتدی ان کے مزاج میں نہاد تھا، مگر وہ اور ان کے  
مقتدی اچھے ہیں، مگر ہاں جو حمد سے بڑا ہے گئے ان میں فساد آگیا، اور عقائد سب  
کے تحد ہیں، اعمال میں فرق حنفی شافعی ماکی جعلی کا ہے۔ رشید احمد گنگوہی“

ناظرین کرام نے فتاویٰ رشید یہ کی اس عبارت سے معلوم کر لیا ہو گا کہ دیوبندیوں  
کے نمہب میں محمد بن عبد الوہاب نجدی کے عقائد عمدہ تھے اور وہ اچھا آدمی تھا، لیکن جب علماء  
حرمن طہین نے دیوبندیوں سے سوال کیا کہ بتاؤ محمد بن عبد الوہاب نجدی کے متعلق تمہارا کیا  
اعتقاد ہے، وہ کیسا آدمی تھا تو حیلہ سازی سے کام لے کر اپنا نمہب چھپا لیا اور لکھ دیا، تم اسے  
خارجی اور باغی سمجھتے ہیں، ملاحظہ ہو ”المہد“ ص ۱۹، ۲۰۔

ہمارے نزدیک ان کا حکم وہی ہے جو صاحب درستار نے فرمایا ہے، اس کے چند

سطر بعد مرقوم ہے،

علامہ شامی نے اس کے حاشیہ میں فرمایا ہے جیسا کہ ہمارے زمانے میں عبد الوہاب کے تابعین سے سرزد ہوا کہ نجد سے نکل کر حر میں شریفین پر مغلب ہوئے، اپنے کو حنبلی مذهب بتاتے تھے مگر ان کا عقیدہ یہ تھا کہ بس وہی مسلمان ہیں اور زیوان کے عقیدے کے خلاف ہو وہ مشرک ہے اور اسی بناء پر انہوں نے اہل سنت اور علماء اہل سنت کا قتل مباح سمجھ رکھا تھا، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی شوکت توڑ دی۔ انجی۔

یہاں دیکھئے اپنے مذهب کو کیسے چھپایا اور فتاویٰ رشید یہ کی عبارت کو صاف ہضم کر گئے، یہ تو ایک نمونہ تھا، تمام کتاب کا یہی حال ہے کہ جان بچانے کے لئے اپنے مذهب پر پرداہ ڈال دیا، اپنی عبارات کو کسی چھپادیا اب ناظرین خود فیصلہ فرمائیں کہ خیانت کرنے والا کون ہے۔

## آخری سہارا

اس بحث میں ہمارے مخالفین (حضرات علماء دیوبند) کا ایک آخری سہارا یہ ہے کہ بہت سے اکابر علماء کرام و مشائخ عظام نے علماء دیوبند کی تکفیر نہیں کی، جیسے سنداحمد میں حضرت مولانا ارشاد حسین صاحب مجددی رام پوری رحمۃ اللہ علیہ اور قبلہ عالم حضرت پیر مہر علی شاہ صاحب گولزاری رحمۃ اللہ علیہ، اسی طرح بعض دیگر اکابر امت کی کوئی تحریر ثبوت تکفیر میں پیش نہیں کی جاسکتی، اس کے متعلق گذارش ہے کہ تکفیر کرنے والے حضرات میں بعض حضرات تو وہ ہیں جن کے زمانے میں علماء دیوبند کی عبارات کفریہ (جن میں انتزام کفر متین ہو) موجود ہی نہ تھیں، جیسے مولانا ارشاد حسین صاحب رام پوری رحمۃ اللہ علیہ، یہی صورت میں تکفیر کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

اور بعض وہ حضرات ہیں جن کے زمانے میں اگرچہ وہ عبارات شائع ہو چکی تھیں، مگر ان کی نظر سے نہیں گزریں، اس لئے انہوں نے تکفیر نہیں فرمائی، ہمارے مانضیں میں سے آج تک کوئی شخص اس امر کا ثبوت پیش نہیں کر سکا کہ فلاں مسلم یعنی الفریقین بزرگ کے سامنے علماء دیوبند کی عبارات تنازعہ فیہا پیش کی گئیں اور انہوں نے ان کو صحیح قرار دیا، یا تکفیر سے سکوت فرمایا، علاوا ازیں یہ کہ جن اکابر امت مسلم یعنی الفریقین کی عدم تکفیر کو اپنی برأت کی دلیل قرار دیا جاسکتا ہے، ممکن ہے کہ انہوں نے تکفیر فرمائی ہو اور منقول نہ ہوئی ہو، یونکہ یہ ضروری نہیں کہ کسی کی کمی ہوئی ہر بات منقول ہو جائے، لہذا تکفیر کے باوجود عدم نقل کے اختال نے اس آخری سہارے کو بھی ختم کر دیا۔ وَلَهُ الْحَمْدُ۔

## ایک تازہ شبہ کا جواب

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

ایک مہربان نے تازہ شبہ یہ پیش کیا ہے کہ کسی کو کافر کہنے سے ہمیں کے رکعت کا ثواب ملے گا، ہم خواہ مخواہ کسی کو کافر کیوں کہیں، تو یہ آمیز عبارات لکھنے والے مرگے، اس دنیا سے رخصت ہو گئے، حدیث شریف میں وارد ہے اذکرو امواتا کم بالخبر تم اپنے مردوں کو خیر کے ساتھ یاد کرو، پھر یہ بھی ممکن ہے کہ مرتبے وقت انہوں نے توبہ کر لی ہو، حدیث شریف میں ہے ائمما الاعمال بالحوایتم اعمال کا مدار خاتمه پر ہے، ہمیں کیا معلوم کہ ان کا خاتمه کیسا ہوا، شاید ایمان پر ان کی موت واقع ہوئی ہو۔

اس کا جواب یہ ہے کہ کفر و اسلام میں امتیاز کرنا ضروریات دین میں سے ہے، آپ کسی کافر کو عمر بھر کافرنہ کہیں، مگر جب ان کا کفر سامنے آجائے تو بر بناۓ کفر اسے کافرنہ مانا خود کفر میں بتلا ہونا ہے، بے شک اپنے مردوں کو خیر سے یاد کرنا چاہیے، مگر تو یہ کرنے والوں کو مومن اپنا

نہیں سمجھتا، نہ وہ واقع میں اپنے ہو سکتے ہیں اس لئے مضمون حدیث لوان سے دور کا تعلق بھی نہیں، ہم مانتے ہیں کہ خاتمه پر اعمال کا دار و مدار ہے، مگر یاد رکھئے، دم آخر کا حال اللہ تعالیٰ جانتا ہے، اور اس کا مال بھی اس کی طرف مفتوح ہے، احکام شرع ہمیشہ ظاہر پر مرتب ہوتے ہیں، اس لئے جب کسی شخص نے معاذ اللہ علیہ التزام کفر کر لیا، تو وہ حکم شرعی کی رو سے قطعاً کافر ہے، تاوقیتیہ تو پہ نہ کرے، اگر کوئی مسلمان ایسے شخص کو کافر نہیں سمجھتا تو کفر و اسلام میں امتیاز نہیں کرتا، اور ظاہر ہے کہ کفر و اسلام کو معاذ اللہ یکساں سمجھنا کفر قطبی ہے، لہذا کافر کو کافرنہ ماننے والا یقیناً کافر ہے، اور اگر بفرض حال ہم یہ تسلیم کریں کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی شان اقدس میں گستاخیاں کرتے والوں کو کافرنہ کہتا چاہیے، اس لئے کہ شاید انہوں نے توبہ کر لی ہو اور خاتمه بالذیر ہو گیا ہو، تو اسی دلیل سے مرزا نیوں کو کافر کرنے سے بھی ہمیں زبان روکنی پڑے گی، کیونکہ مرزا غلام احمد قادریانی اور ان کے تبعین سب کے حق میں یا احتمال پایا جاتا ہے کہ شاید ان کا خاتمه بھی اللہ تعالیٰ نے ایمان پر مقدر فرمادیا ہو، تو ہم انہیں اس طرح کافر کہیں، لیکن ظاہر ہے کہ مرزا نیوں کے بارے میں یا احتمال کار آئندیں، تو گستاخان نبوت کے حق میں کیونکر مفید ہو سکتا ہے۔

### ایک ضروری تنبیہ

بعض لوگوں کو دیکھا گیا ہے کہ وہ تو ہیں آمیز عبارات پر تو سخت نظرت کا اظہار کرتے ہیں، اور بسا اوقات مجبور ہو کر اقرار کر لیتے ہیں کہ واقعی ان عبارات میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تو ہیں ہے، لیکن جب ان عبارات کے قائلین کا سوال سامنے آتا ہے تو ساکت اور محتال ہو جاتے ہیں، اور اپنی استادی شاگردی، پیری مریدی یا رشتہ داری و دیگر تعلقات دنیوی خصوصاً کاروباری تجارتی نفع و نقصان کے پیش نظر ان کو چھوڑنا، ان کے کفر کا اقرار کرنا ہرگز گوارا نہیں کرتے، ان کی

خدمت میں مخلصان گذارش ہے کہ وہ قرآن مجید کی حسب ذیل آیتوں کو سختے دل سے ملاحظہ فرمائیں، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے!

يَا يَهَا الَّذِينَ امْنَوْا لَا تَخْدُنُوا إِبَاءَكُمْ وَ اخْوَانَكُمْ اولِيَاءَ ان استحبوا  
الْكُفَّارِ عَلَى الْإِيمَانِ وَ مَن يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَأُولَئِكُمْ هُمُ الظَّالِمُونَ۔ فَلَمْ  
ان كَانَ أَبَااؤُكُمْ وَ ابْنَاؤُكُمْ وَ اخْوَانَكُمْ وَ ازْوَاجُكُمْ وَ عَشِيرَتُكُمْ وَ  
امْوَالُنَّ اقْتَرَفْتُمُوهَا تِجَارَةً تَحْشُونَ كُسَادَهَا وَ مَسَاكِنَ تَرْضُو  
نَهَا احْبَابُ الْبَكْمِ مِنَ اللَّهِ وَ رَسُولِهِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرْبَصُوا حَتَّىٰ يَاتِيَ اللَّهُ  
بِأَمْرِهِ وَ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ۔ (سورة التوبہ، آیت ۲۲، ۲۳)

(ترجمہ) اے ایمان و والو! اگر تمہارے باپ اور بھائی ایمان کے مقابلے میں  
کفر کو عزیز رکھیں تو ان کو اپنا ناریثت نہ بناؤ، اور جو تم میں سے ایسے باپ بھائیوں  
کے ساتھ دوستی کا برداشت کر کے گا تو یہی لوگ ہیں جو خدا کے نزدیک ظالم ہیں،  
اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ مسلمانوں سے فرمادیجئے کہ اگر تمہارے باپ  
اور تمہارے بیٹے اور تمہارے بھائی اور تمہاری بیویاں اور تمہارے کنبہ دار اور  
مال جو تم نے کمائے ہیں اور سوداگری جس کے مندا پڑ جانے کا تم کو اندر یہ شہ ہو،  
اور مکانات جن میں رہنے کو تم پسند ہو، اگر یہ چیزیں اللہ اور اس کے رسول اور  
اللہ کے راستے میں جہاد کرنے سے تم کو زیادہ عزیز ہوں تو ذرا صبر کرو، بیویاں  
تک کہ اللہ اپنے حکم کو لے آئے، اور اللہ تعالیٰ نافرمانوں کو بدایت نہیں فرماتا۔

ان دونوں آیتوں کا مطلب واضح ہے کہ عقیدے اور ایمان کے معاملے میں اور نیکی کے

کاموں میں بسا اوقات خودیش واقارب کتبہ اور برادری، محبت اور دوستی کے تعلقات حاصل ہو جائیں کرتے ہیں، اس لئے ارشاد فرمایا کہ جن لوگوں کو ایمان سے زیادہ کفر عزیز ہے ایک مومن انہیں اس طرح عزیز رکھ سکتا ہے، مسلمان کی شان نہیں کہ ایسے لوگوں سے رفاقت اور دوستی کا دم بھرے، خدا اور رسول کے وشمتوں سے تعلقات استوار کرنا یقیناً گنه گار بنتا اور اپنی جانوں پر ظلم کرنا ہے، جہاد فی سبیل اللہ اور اعلاء کلمۃ الحق سے اگر یہ خیال مانع ہو کہ کتبہ اور برادری چھوٹ جائے گی، استادی شاگردی یا دنیاوی تعلقات میں خلل واقع ہو گا، اموال تکف ہوں گے، یا تجارت میں اقصان ہو گا، راحت اور آرام کے مکانات سے نکل کر بے آرام ہونا پڑے گا، تو پھر ایسے لوگوں کو خدا تعالیٰ کی طرف سے اس کے عذاب کے حکم کا منتظر ہنا چاہیے، جو اس نفس پرستی، دنیا طلبی اور تن آسانی کی وجہ سے ان پر آنے والا ہے۔

اللہ تعالیٰ کے اس واضح اور روشن ارشاد کو سننے کے بعد کوئی مومن کسی دشمن رسول سے ایک آن کے لئے بھی اپنا تعلق برقرار نہیں رکھ سکتا، نہ اس کے دل میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی توہین کرنے والوں کے کافر ہونے کے متعلق کوئی شک باقی رہ سکتا ہے۔

## حرف آخر

دیوبندی مبلغین و مناظرین اعلیٰ حضرت مولانا احمد رضا خاں صاحب بریلوی رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے ہم خیال علماء کی بعض عبارات بزعم خود قابل اعتراض قرار دے کر پیش کیا کرتے ہیں۔

اس کے متعلق سردست اتنا عرض کرو دینا کافی ہے کہ اگر فی الواقع علماء اہل سنت کی کتابوں میں کوئی توہین آمیز عبارت ہوتی تو علماء دیوبند پر فرض تھا کہ وہ ان علماء کی تحریک کرتے جیسا

کر علماء اہل سنت نے علماء دیوبند کی عبارات کفریہ کی وجہ سے تکفیر فرمائی، لیکن امر واقع یہ ہے کہ دیوبندیوں کا کوئی عام آج تک اعلیٰ حضرت یا ان کے ہم خیال علماء کی کسی عبارت کی وجہ سے تکفیر نہ کر سکا، نہ کسی شرعی قباحت کی وجہ سے ان کے پیچھے نماز پڑھنے کو تاجائز قرار دے سکا، دیکھنے دیوبندیوں کی کتاب ”قصص الاكابر“ ملفوظات مولوی اشرف علی صاحب تھانوی، شائع کردہ کتب خانہ اشرفیہ دہلی، ص ۹۹، ۱۰۰ پر ہے۔

”ایک شخص نے پوچھا کہ ہم بریلی والوں کے پیچھے نماز پڑھیں تو نماز ہو جائے گی یا نہیں؟ فرمایا (حضرت حکیم الامت مدظلہ العالی نے) باب ہم ان کو کافر نہیں کہتے۔“

اس کے چند مطابع بعد مرقوم ہے:

”ہم بریلی والوں کو اہل ہوا کہتے ہیں، اہل ہوا کا فرنیش“

اس سلسلہ میں مولوی اشرف علی صاحب تھانوی کا ایک اور مزیدار ملفوظ ملاحظہ فرمائیے، ”الافتضات اليومیہ“ جلد چشم، مطبوعہ اشرف الطالع، تھانہ بھون (ضلع مظفر گیر) ص ۲۲۰ پر ملفوظ نمبر ۲۲۵ میں مرقوم ہے:

ایک سلسلہ گفتگو میں فرمایا کہ دیوبند کا بڑا جلسہ ہوا تھا اس میں ایک رجسٹر صاحب نے کوشش کی تھی کہ دیوبندیوں اور بریلیوں میں صلح ہو جائے، میں نے کہا ہماری طرف سے کوئی جنگ نہیں، وہ نماز پڑھاتے ہیں ہم پڑھ لیتے ہیں، ہم پڑھاتے ہیں وہ نہیں پڑھتے تو ان کو آمادہ کرو (مزاح فرمایا کہ ان سے کہو کہ آمادہ! نزاگیا) ہم سے کیا کہتے ہو۔

ہس عبارت سے یہ حقیقت روز روشن کی طرح واضح ہو گئی کہ علماء اہل سنت (جنہیں

بریلوی کہا جاتا ہے) دیوبندیوں کے نزدیک مسلمان ہیں، اور ان کا وامن ہر قسم کے کفر و مشرک سے پاک ہے، حتیٰ کہ دیوبندیوں کی نمازان کے پیچھے جائز ہے، عبارت منقولہ بالا سے جہاں اصل مسئلہ ثابت ہوا، وہاں علماء دیوبند کے مجدد اعظم، حکیم الامت مولوی اشرف علی صاحب کی تہذیب اور مخصوص ذہنیت کا لفظ بھی سامنے آگئی، جس کا آئینہ دار مولوی اشرف علی صاحب کے مفاظ شریف کا یہ جملہ ہے کہ ”ان (بریلویوں) سے کہو کہ آزادو: نرآ گیا“۔

دیوبندی حضرات کو چاہئے کہ اس جملہ کو بار بار پڑھیں اور اپنے عارف ملت و حکیم امت کے ذوق حکمت و معرفت سے کیف اندازو ہو کر اس کی داد دیں۔

مولوی اشرف علی صاحب تھانوی کے مفاظ منقول الصدور سے یہ امر بھی واضح ہو گیا کہ بعض اعمال و عقائد مختلف فیہا کی بناء پر مقتیان دیوبند کا اہل سنت (بریلویوں) کو کافروں مشرک قرار دینا اور ان کے پیچھے نماز پڑھنے کو ناجائزیا مکروہ کہنا قطعاً غلط، باطل حضن اور بلا دلیل ہے، صرف بعض وعنا و اور تعصّب کی وجہ سے انہیں کافر و مشرک کہا جاتا ہے، ورنہ وہ حقیقت اہل سنت (بریلوی) حضرات کے عقائد و اعمال میں کوئی ایسی چیز نہیں پائی جاتی، جس کی بناء پر انہیں کافر و مشرک قرار دیا جاسکے، یا ان کے پیچھے نماز پڑھنے کو مکروہ کہا جاسکے۔

ہمیں امید ہے کہ یہ چند امور جو ہم نے پہلے بیان دئے ہیں، ان شاء اللہ العزیز آئندہ چل کر ہمارے ناظرین کے لئے مشعل راہ ثابت ہوں گے۔

اب آئندہ صفحات میں دیوبندی حضرات اور اہل سنت کا مسلک ملاحظہ فرمائیں وہ باطل میں امتیاز سمجھئے۔ سید احمد سعید کاظمی غفرلہ - ۱۵ اکتوبر ۱۹۵۴ء

## ۱۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی حضرات کے مقتداء مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کے شاگرد رشید مولوی حسین علی صاحب، ساکن وائے پھر ان ضلع میانوالی اور ان کے شاگرد بعض دیگر علماء دیوبند کے نزدیک اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں کے کاموں کا علم پہلے سے نہیں ہوتا بلکہ بندوں کے کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ کو ان کے کاموں کا علم ہوتا ہے، دیکھئے مولوی حسین علی صاحب اپنی تفسیر باغہ اخیر ان ۱، مطبوعہ تحریک اسلام پر لیس لاہور بار اول، صفحہ ۱۵۸، ۱۵۸ اپر ارقام فرماتے ہیں۔

”اور انسان خود مختار ہے اچھے کام کریں یا نہ کریں، اور اللہ کو پہلے اس سے کوئی علم بھی نہیں کر کیا کریں گے بلکہ اللہ کو ان کے کرنے کے بعد معلوم ہو گا، اور آیات قرآنیہ جیسا کہ ولیعلم الذین وغیرہ بھی اور احادیث کے الفاظ بھی اس مذہب پر منطبق ہیں۔“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک علم الہی کا مکمل خارج از اسلام ہے، دیکھئے شرح فقہ اکبر، صفحہ ۲۰۱

”من اعتقد ان اللہ لا یعلم الا شیئا قبل و قو عها فهو کافر ان عد قالله من اهل البدعه“

۱۔ اس تفسیر کے صفحہ ۲ پر آخری سطیر ہے، ملاحظہ فرمائیے۔

”یہ تقریب جو آگے آتی ہیں حضرت صاحب (مولوی حسین علی) نے غلام خاں سے قلم بند کروائی ہیں اور بذات خود ان پر نظر فرمائی ہے۔

(بلغہ اخیر ان، مطبوعہ تحریک اسلام پر لیس لاہور بار اول، صفحہ ۲)

(ترجمہ) ”جس شخص کا یہ اعتقاد ہو کہ اللہ تعالیٰ کسی چیز کو اس کے واقع ہونے سے پہلے نہیں جانتا وہ کافر ہے اگرچہ اس کا قائل اہل بدعت سے شمار کیا گیا ہو“

آیہ کریمہ ولی عالم الذین اور اس قسم کی دیگر آیات و احادیث میں مجاهدین وغیر مجاهدین اور مومنین و منافقین کا احتیاز با تہمی صراحت ہے اور معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے منافقین کو مومنین سے اور غیر مجاهدین کو مجاهدین سے ابھی تک جدا نہیں کیا آئندہ (علم الہی کے مطابق) انہیں الگ کر دیا جائے گا، یہاں ”علم“ سے ”تیر“ مراد ہے، ”فَلِيَعْلَمَنَ اللَّهُ“ بمعنی لہ ”فَلِيَعْلَمَنَ اللَّهُ“ کے ہے، جیسے اللہ تعالیٰ کے قول ”لِيَعْلَمَنَ اللَّهُ الْحَيْثُ مِنَ الظَّيْبِ“ میں خوبیت کا طبیب سے جدا ہونا منصوص ہے ایسے ہی ان آیات میں (جنہیں مولوی حسین علی نے لفظ علم الہی کی دلیل سمجھا) مومنین و منافقین اور مجاهدین وغیر مجاهدین کا ایک دوسرے سے الگ ہونا نکوہ ہے، دیکھئے بخاری شریف، جلد ثانی، صفحہ ۳۰۲ کے پر مرقوم ہے فَلِيَعْلَمَنَ اللَّهُ عِلْمُ اللَّهِ ذَلِكَ اَنَّمَا هُنَّ مُبَرَّأةً فَلِيَعْلَمَنَ اللَّهُ كَفُولَهُ لِيَعْلَمَنَ اللَّهُ الْحَيْثُ۔ انتہی

یہ مطلب ہر گز نہیں کہ معاذ اللہ خدا نے علیم و خبیر کو ان کا علم نہیں اللہ تعالیٰ تو ہر چیز کو جانتا ہے۔

۱۔ اس مقام پر یہ کہنا کہ اس عبارت میں مولوی حسین علی صاحب نے اپنا نہ ہب ہی ان نہیں کیا بلکہ معتزلہ کا نہ ہب لفظ کیا ہے، انجامی معتقد خیز ہے، اس لئے کہ جب مولوی صاحب مذکور نے قرآن و حدیث کو اس نہ ہب پر منطبق مانا تو اس کی حقانیت کو تسلیم کر لیا خواہ وہ معتزلہ کا نہ ہب ہو، اگر دوسرے کا قرآن و حدیث جس پر منطبق ہے اس کا انکار کیوں بخوبی سکتے ہے۔

## ۲۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند اللہ تعالیٰ کے حق میں کذب کے قائل ہیں، دیکھئے ضمیر برائیں قاطعہ، مطبوعہ

ساز حورہ، صفحہ ۲۷۴۔

”الحاصل امکان کذب سے مراد خول کذب تحت قدرت باری تعالیٰ ہے“  
اور مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی فتاویٰ رشیدیہ، جلد اول، صفحہ ۱۹ پر تحریر فرماتے  
ہیں۔

”پس مذہب جمیع محققین اہل اسلام و صوفیائے کرام و علمائے عظام اس مسئلہ میں  
یہ ہے کہ کذب داخل تحت قدرت باری تعالیٰ ہے۔“ اہ-

## اہل سنت کا مذہب

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

اہل سنت کہتے ہیں کہ کذب نے تحت قدرت باری تعالیٰ ہونے سے بندوں کے بحوث  
کی تخلیق اور اس کے باقی رکھنے یا ان رکھنے پر قدرت خداوندی کا ہوتا مراد ہے یا یہ مقصد ہے کہ اللہ  
تعالیٰ بذات خود صفت کذب سے متصف ہو سکتا ہے، اگر پہلی شق مراد ہے تو آج تک کسی نے  
اختلاف نہیں کیا، پھر یہ کہنا کہ امکان کذب کے مسئلہ میں شروع سے اختلاف رہا ہے ایسا طلب محس  
اور جہالت و ضلالت ہے اور اگر دوسری شق مراد ہو تو اس سے بڑھ کر شان الوجہت میں کیا گستاخی  
ہو سکتی ہے کہ معاذ اللہ اللہ تعالیٰ کے متصف بالکذب ہونے کو ممکن قرار دیا جائے، اہل سنت کے  
نزوں یک ایسا عقیدہ کفر خالص ہے۔ اعاذ ناللہ منهما۔

۱۔ برائیں قاطعہ، صفحہ ۲ ”امکان کذب کا مسئلہ تواب جدید کسی نے نہیں نکالا بلکہ قدماء میں اختلاف ہوا ہے۔

### ۳۔ دیوبندیوں کا مذہب

کبراء علماء دیوبند کا مسلک یہ ہے کہ قرآن کریم نے کفار کو اپنی فصاحت و بлагت سے عاجز نہیں کیا تھا اور فصاحت و بлагت سے عاجز کرنا علماء دیوبند کے نزدیک کوئی کمال بھی نہیں، چنانچہ مولوی حسین علی صاحب تلمیز رشید مولوی رشید احمد گنگوہی اپنی کتاب "بلغۃ الحیر ان" مطبوعہ حمایت اسلام پر لیں لا ہوڑ، طبع اول میں صفحہ ۱۲ اپر لکھتے ہیں:

"یہ خیال کرنا چاہیے کہ کفار کو عاجز کرنا کوئی فصاحت و بлагت سے نہ تھا، کیونکہ قرآن خاص و اسٹے کفار فصحاء بلغاء کے نہیں آیا تھا اور یہ کمال بھی نہیں"۔

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا عقیدہ ہے کہ قرآن کریم نے یقیناً اپنی فصاحت و بлагت سے کفار فصحاء، عرب کو عاجز کیا تھا اور قرآن کی یہ شانِ اعجاز قیامت تک باقی رہے گی، جو شخص اس اعجاز قرآنی کا مکر ہے اور قرآن کریم کی فصاحت و بлагت کو کمال نہیں سمجھتا وہ دشمن قرآن، بلکہ وہ بے دین خارج از اسلام ہے۔

### ۴۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کے نزدیک شیطان اور ملک الموت کا علم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم سے زیادہ ہے اور شیطان اور ملک الموت کے لئے محیط زمین کی وسعت علم دلیل شرعی سے ثابت ہے اور خر عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے اس علم کا ثابت کرنا شرک ہے، دیکھئے "براہین قاطع" مصنفہ مولوی غلیل احمد صاحب انٹھوی و مصدقہ مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی، مطبوعہ ساڈھورہ،

”المیصل غور کرنا چاہیے کہ شیطان و ملک الموت کا حال دیکھ کر علم محیط زمین کا فخر عالم کو خلاف نصوص قطعیہ کے بلا دلیل بعض قیاس فاسدہ سے ثابت کرنا شرک نہیں تو کون سا ایمان کا حصہ ہے، شیطان و ملک الموت کو یہ وسعت نفس نے ثابت ہوئی فخر عالم کی وسعت علم کی کون سی نفس قطعی ہے کہ جس سے تمام نصوص کو رد کر کے ایک شرک ثابت کرتا ہے۔“

ایسی برائیں قاطعہ کے صفحہ ۵۲ پر ہے۔

”اعلیٰ علیمین میں روح مبارک علیہ السلام کی تشریف رکھنا اور ملک الموت سے افضل ہونے کی وجہ سے ہرگز ثابت نہیں ہوتا کہ علم آپ کا ان امور میں ملک الموت کے برابر بھی ہو چکا ہے۔“  
[www.alahazrafi.com](http://www.alahazrafi.com)

## اہل سنت کا ندہب

اہل سنت کا ندہب یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مقابلے میں شیطان کے مجھیط زمین کا علم ثابت کرنا اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس سے اس کی نفعی کرنا بارگاہ رسالت کی سخت توہین ہے۔

اہل سنت کے نزدیک شیطان و ملک الموت کے مجھیط زمین کے علم پر قرآن و حدیث میں کوئی نص وار نہیں ہوئی، جو شخص نص کا دعویٰ کرتا ہے وہ قرآن و حدیث پر نہایت ہی ناپاک بہتان باندھتا ہے، اسی طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم کو نصوص قطعیہ کے خلاف کہنا بھی قرآن و حدیث پر افترا اعظم ہے، قرآن و حدیث میں کوئی ایسی نص وار نہیں ہوئی جس سے رسول اللہ صلی

اللہ علیہ وسلم کے حق میں حجۃ زمین کے علم کی نظری ہوتی ہو، بلکہ قرآن و حدیث کے بے شمار نصوص سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ہر چیز کا علم ثابت ہے۔  
 اہل سنت کا مسلک ہے کہ کسی مخلوق کے مقابلے میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے علم کی کمی ثابت کرنا حضور کی شانِ اقدس میں بدترین گستاخی ہے۔

## ۵۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی حضرات کا مذہب ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو نہ اپنی عاقبت کا علم ہے، نہ دیوار کے پیچھے حضور جانتے ہیں، اسی برائیں قاطعہ کے صحیح احادیث ہے:  
 ”خود فخر عالم علیہ السلام فرماتے ہیں: وَاللَّهُ لَا ادْرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ“  
 اور شیخ عبدالحق روایت کرتے ہیں کہ مجھ کو دیوار کے پیچھے کا بھی علم نہیں۔ [www.aljazrafnetwork.org](http://www.aljazrafnetwork.org)

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مسلک یہ ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صرف اپنی ہی نہیں بلکہ تمام مذہبیں دکشناکی بھی عاقبت کا حال جانتے ہیں اور زمین و آسمان کا کوئی گوشہ نہ کا و رسالت سے نجٹی نہیں۔

وَاللَّهُ لَا ادْرِي وَالْحَدِيثُ سَرِيرُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے اپنے اور دوسروں کے انجام کار سے لاعلم ہونے پر استدلال کرنا اپنی میخکد خیز ہے، کیا قرآن کریم میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے عینی ان یعنی ربک مقامًاً مُحَمَّدًا اور وللاٰ حرراً خیرًا لک من الا و لئی وارثیں ہوا، اور کیا مؤمنین کے حق میں لید حل المونین والمومنات جنت

تحری من تحتها الانهار خلدین فیها، (الآلیہ) قرآن مجید میں موجود نہیں؟ پھر سمجھ میں  
نہیں آتا کہ حضور کے علم کی نفع کس بنا پر کی جاتی ہے، حدیث لا ادری کے معنی صرف یہ ہیں کہ  
میں بغیر تعلیمِ خداوندی کے محض انکل سے نہیں جانتا کہ میرے اور تمہارے ساتھ کیا ہو گا، وہی  
حدیث جو بحوالہ روایت شیخ عبدالحق رحمۃ اللہ علیہ پیش کی گئی ہے اس کے متعلق پہلے تو یہ عرض  
ہے کہ شیخ عبدالحق صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اگر اس حدیث کو لکھا ہے تو وہ بطور نقل و حکایت  
کے تحریر فرمایا ہے، اس کو روایت کہنا اپنی جہالت کا ثبوت دینا ہے، پھر لطف یہ ہے کہ یہی شیخ  
عبدالحق محدث ہلوی اپنی کتاب "مدارج الدبوت" (فارسی، جلد اصفہان) میں اس روایت کا  
جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں "جو اب ش آنست کہ ایں تھن اصلی مدارد و روایتی بدال صحیح  
نہ کہ" ایسی بے اصل روایتوں سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے کمالات علمی کا انکار کرنا اہل سنت  
کے نزدیک بدترین جہالت و ضلالت ہے۔

## ۶۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی مولوی صاحبان کے مقتداء مولوی اشرف علی صاحب تھانوی کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیب کو زید و عمر، بچوں، پاگلوں بلکہ تمام حیوانوں اور جانوروں کے علم سے تشبیہ  
دینا، ملاحظہ فرمائے "حفظ الایمان" مصنفہ مولوی اشرف علی صاحب تھانوی، صفحہ ۸  
"پھر یہ کہ آپ کی ذات مقدسہ پر علم غیب کا حکم کیا جانا اگر بقول زید صحیح ہو تو  
دریافت طلب یہ امر ہے کہ اس غیب سے مراد بعض غیب ہے یا کل غیب اگر  
بعض علوم غیبیہ مراد ہیں تو اس میں حضور کی ہی کیا تخصیص ہے ایسا علم غیب تو زید  
و عمر و بلکہ ہر صہی و مجنون بلکہ جمیع حیوانات و بہائم کے لئے بھی حاصل ہے۔"

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا عقیدہ ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا علم تمام کائنات کے علم سے متاز ہے اور اس حکم کی تشبیہ شان نبوت کی شدید ترین توہین و تنقیص ہے۔

## لے دیو بندیوں کا مذہب

حضرات علماء دین بند کے نزدیک نماز میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خیال مبارک دل میں لانا نیل اور گدھے کے تصور میں غرق ہو جانے سے بذریج بہتر ہے، ویکھنے علماء دین بند کی مسلمہ و مصدق کتاب "صراط مستقیم" صفحہ ۸۶، مطبوعہ مجتبائی دہلی۔

"از و سور رزا خال مجامعت زوج خود بہتر است و صرف ہمت بسوئے شیخ و امثال آن از مسلمین گو جناب رسالت مآب باشد بچند میں مرتبہ بدتر از استغراق در صورت گاؤ خر خود است"۔

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے مسلک میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خیال مبارک محبیل نماز کا موقف علیہ ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی صورت کریمہ کو دل میں حاضر کرنا مقصدِ عبادت کے حصول کا ذریعہ اور وسیلہ عظیمی ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا خیال مبارک دل میں لانے کو گائے نیل کے تصور میں غرق ہو جانے سے بدتر کہنا حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وہ توہین شدید ہے جس کے تصور سے مومن کے بدن پر رو ٹکٹے کھڑے ہو جاتے ہیں، اہل سنت ایسا کہنے والے کو جہنمی اور ملعون تصور کرتے ہیں۔

## ۸۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبند کے مقتدر علماء کے نزدیک لفظ "رحمۃ للعلمین" رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صفت خاصہ نہیں، فتاویٰ رشیدیہ، حصہ دوم، صفحہ ۹ پر تحریر ہے۔

"سوال۔ لفظ رحمۃ للعلمین مخصوص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے یا ہر شخص کو کہ سکتے ہیں۔"

جواب۔ لفظ رحمۃ للعلمین صفت خاصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں ہے۔

## اہل سنت کا مذہب

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)  
اہل سنت کے نزدیک رحمۃ للعلمین خاص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وصف جیل

ہے، اس میں دوسرے کو شریک کرنا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان کو گھٹانا ہے۔

## ۹۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کے نزدیک قرآن کریم میں خاتم النبیین کے معنی آخری نبی مراد یعنی عوام کا

خیال ہے۔ ملاحظہ فرمائیے، تحذیر اناس، صفحہ ۳، مصنفہ مولوی محمد قاسم صاحب نانوتوی بانی مدرسہ دیوبند۔

"بعد حمد و صلواۃ کے قبل عرض جواب یہ گزارش ہے کہ اول معنی خاتم النبیین معلوم

کرنے چاہئیں تاکہ فہم جواب میں کچھ دقت نہ ہو عوام کے خیال میں تو رسول

الله صلعم کا خاتم نبی تاباں معنی ہے کہ آپ کا زمانہ انبیاء سابق کے زمانے کے بعد

اور آپ سب میں آخر نبی ہیں مگر اہل فہم پر روشن ہو گا کہ تقدم یا تاخر زمانی میں بالذات کچھ فضیلت نہیں پھر مقام مرح میں ولکن رسول اللہ و خاتم النبیین فرمانا اس صورت میں کیونکہ صحیح ہو سکتا ہے۔

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا عقیدہ یہ ہے کہ قرآن کریم میں جو لفظ خاتم النبیین وارد ہوا ہے، اس کے معنی منقول متواتر "آخر النبیین" ہی ہیں، جو شخص اس کو عوام کا خیال قرار دیتا ہے، وہ قرآن کریم کے معنی منقول متواتر کا مکمل ہے۔

[www.alahabratnetwork.org](http://www.alahabratnetwork.org)

دیوبندی حضرات کا مذہب یہ ہے کہ اگر بالفرض زمانہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی کوئی نبی پیدا ہو تو پھر بھی حضور کی خاتمیت میں کچھ فرق نہ آئے گا۔ دیکھئے اسی تحدیر انسان کے صفحہ ۲۸ پر مرقوم ہے۔

"بلکہ اگر بالفرض بعد زمانہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد بھی کوئی نبی پیدا ہو تو پھر بھی خاتمیت محمدی میں کچھ فرق نہ آئے گا چہ جائیکہ آپ کے معاصر کسی اور زمین میں یا فرض کیجئے اسی زمین میں کوئی اور نبی تجویز کیا جائے۔"

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مذہب یہ ہے کہ اگر بالفرض حال بعد زمانہ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کوئی نبی

پیدا ہو تو خاتمیتِ محمدی میں ضرور فرق آئے گا جیسا کہ بفرض حال دوسرا اللہ پایا جائے تو اللہ تعالیٰ کی توحید میں ضرور فرق آئے گا، جو شخص اس فرق کا مسکر ہے وہ نہ تو حید باری کو سمجھا، نہ تم نبوت پر ایمان لا لیا۔

### ۱۱۔ دیوبندیوں کا ندھب

دیوبندی علماء کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اردو زبان کا علم اس وقت حاصل ہوا جب حضور کا معاملہ علماء دیوبند سے ہو گیا، اس سے پہلے حضور اردو نہ جانتے تھے، دیکھنے برائیں قاطعہ میں مولوی خلیل احمد صاحب انجیخوی صفحہ ۲۶ پر لکھتے ہیں۔

”درستہ دیوبند کی عظمت حق تعالیٰ کی درگاہ پاک میں بہت ہے کہ صد ہا عالم یہاں سے پڑھ کر گئے اور خلق کشیر کو ظلمات ضلالت سے نکالا۔ یہی سبب ہے کہ ایک صالح فخر عالم علی السلام کی زیارت سے خواب میں مشرف ہوئے تو آپ کو اردو میں کلام کرتے دیکھ کر پوچھا کہ آپ کو یہ کلام کہاں سے آگئی آپ تو عربی میں فرمایا کہ جب سے علماء مدرسہ دیوبند سے ہمارا معاملہ ہوا ہم کو یہ زبان آگئی، بس جان اللہ اس سے رتبہ اس مدرسہ کا معلوم ہوا۔“

### اہل سنت کا ندھب

اہل سنت کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اول امر سے ہر زبان کے علم ہیں، جو شخص حضور کے لئے کسی زبان کے علم کو اس اہل زبان سے معاملہ ہونے کے بعد ثابت کرے اور اس کا مسلک یہ ہو کہ حضور کو یہ زبان اس وقت آگئی جب اس زبان والوں سے

حضور کا معاملہ ہوا، یعنی اس سے پہلے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اس زبان کے عالم نہ تھے، وہ شخص کمالات رسالت کو مجرد حکم رہا ہے۔

## ۱۲۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی حضرات کو ایسی خواہیں نظر آتی ہیں جن میں وہ (معاذ اللہ) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو گرتا ہوا دیکھتے ہیں اور پھر حضور کو گرنے سے روکتے اور بچاتے ہیں، دلیل کے طور پر مولوی حسین علی صاحب شاگرد مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کا ارشاد بلغۂ اخیر ان صفحہ ۸ پر دیکھئے۔

”وَ رَأَيْتَ أَنَّهُ يَسْقُطُ فَإِمْسَكْهُ وَ اعْصِمْهُ مِنَ السَّقْوَطِ“  
[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

ترجمہ۔ (اور میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ حضور گر رہے ہیں، تو میں نے حضور کو روکا اور گرنے سے بچالیا)

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مسلک ہے کہ ذات جتاب رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھ کر حضور کے علاوہ کوئی دوسری چیز مرا دنیں لی جاسکتی، جس نے حضور کو دیکھا اس نے لاریب حضور ہی کو دیکھا، ایسی صورت میں جو شخص یہ کہے کہ (معاذ اللہ) میں نے حضور کو گرتا ہوا دیکھ کر حضور کو گرنے سے بچالیا وہ بارگاہ رسالت میں دریدہ وہن نہایت گستاخ ہے۔

## ۱۳۔ دیوبندیوں کا مذہب

علامہ دیوبند کے مقتداء مولوی اشرف علی صاحب تھانوی نے نہ صرف خواب بلکہ بیداری کی حالت میں بھی لا الہ الا اللہ اشرف علی رسول اللہ اور اللّٰہ صل علی سیدنا و میرنا و مولا اشرف علی پڑھنے کو اپنے تسبیح سنت ہونے کا اشارہ تیبی قرار دے کر پڑھنے والے کی حوصلہ افزائی فرمائی، دیکھئے روکدا مناظرہ (شہر) گیا (خلع صوبہ بہار، بھارت) ماہنامہ الفرقان، جلد ۳، شمارہ نمبر ۱۲ کے صفحہ ۸۵ پر دیوبندی حضرات کے مایہ ناز مناظر مولوی منتظر احمد بن جعلی نعمانی تحریر فرماتے ہیں۔

”یہ پنجاب کے رہنے والے ہیں، انہوں نے مولا نا تھانوی کو ایک طویل خط لکھا ہے، اخیر میں اپنے خواب کا واقعہ ان الفاظ میں لکھتے ہیں، کچھ عرصہ کے بعد خواب دیکھتا ہوں کہ کلمہ شریف لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ پڑھتا ہوں لیکن محمد رسول اللہ کی جگہ حضور کا نام لیتا ہوں، اتنے میں دل کے اندر خیال پیدا ہوا کہ تجھ سے غلطی ہوئی، کلمہ شریف کے پڑھنے میں، اس کو صحیح پڑھنا چاہیے، اس خیال سے دوبارہ کلمہ شریف پڑھتا ہوں، دل پر تو یہ ہے کہ صحیح پڑھا جائے لیکن زبان سے بے ساختہ بجائے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے اشرف علی نکل جاتا ہے حالانکہ مجھ کو اس بات کا علم ہے کہ اس طرح درست نہیں لیکن بے اختیار زبان سے یہی کلمہ لکھتا ہے، دو تین بار جب یہی صورت ہوئی تو حضور کو اپنے سامنے دیکھتا ہوں اور بھی چند شخص حضور کے پاس تھے لیکن اتنے میں میری یہ حالت ہو گئی کہ میں کھڑا کھڑا بوجہ اس کے کر رقت طاری ہو گئی، زمین پر گر گیا اور نہایت زور کے ساتھ چین ماری اور مجھ کو معلوم ہوتا تھا کہ میرے

اندر کوئی طاقت باقی نہیں رہی، اتنے میں بندہ خواب سے بیدار ہو گیا لیکن  
بدن میں بدستور بے حصی تھی اور اثر نا طاقتی بدستور تھا، لیکن جب حالت  
بیداری میں کلمہ شریف کی غلطی پر خیال آیا تو اس بات کا ارادہ ہوا کہ اس خیال  
کو دل سے دور کیا جائے اس واسطے کہ پھر کوئی ایسی غلطی نہ ہو جائے، باس  
خیال بندہ بیٹھ گیا اور پھر دوسرا کروٹ لیٹ کر کلمہ شریف کی غلطی کے تدارک  
میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود شریف پڑھتا ہوں لیکن پھر بھی یہ کہتا  
ہوں اللھم صل علی سیدنا و نبینا و مولانا اشرف علی، حالانکہ اب خواب نہیں لیکن  
بے اختیار ہوں، مجبور ہوں، زبان اپنے قابو میں نہیں۔

اس خط میں جو لا الہ الا اللہ اشرف علی رسول اللہ اور اللھم صل علی سیدنا و نبینا و مولانا  
اشرف علی پڑھنے کا واقعہ لکھا ہوا ہے، اس کے جواب میں مولوی اشرف علی صاحب تحانوی نے جو  
عبارت لکھی وہ ہم اسی ”رومند امناظرہ گیا“ سے نقل کرتے ہیں، ملاحظہ فرمائیے ”رومند امناظرہ  
گیا“ صفحہ ۸ اس واقعہ میں تسلی تھی کہ جس طرف تم رجوع کرتے ہو وہ بعوہ تعالیٰ قبیح سنت  
ہے۔

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک لا الہ الا اللہ اشرف علی رسول اللہ اور اللھم صل علی سیدنا و نبینا  
و مولانا اشرف علی کے غبیث اور ناپاک الفاظ کلمات کفریہ ہیں، خواب یا بیداری میں یہ الفاظ  
پڑھنا، پڑھنے والے کے مغضوب الہی ہونے کی دلیل ہے، جو شخص بے اختیار ان کو ادا کرتا ہے  
وہ غلبہ شیطانی سے مغلوب ہو کر بے اختیار ہوا ہے، اللہ تعالیٰ کی طرف اس سلب اختیار کی

نسبت کرنا اور یہ سمجھتا کہ اللہ تعالیٰ نے اشرف علی تھانوی کے قیع سنت ہونے کی طرف اشارہ کرنے کے لئے اس کے اختیار کو سلب کر لیا تھا اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ کلمات کفریہ اس کی زبان پر جاری کرائے گئے تھے، مزید غصب الہی اور عذاب خداوندی کا موجب ہے۔ بجا کنہ  
بہاء بہتان عظیم۔

اہل سنت کے نزدیک حالتِ نکورہ انہوا اور اضلال شیطان سے ہے، جس سے تو پہ کرنا فرض ہے، اگر خدا نخواستہ قائل ایسی حالت میں توبہ سے پہلے مر جائے تو ناری اور جہنمی قرار پائے۔

### ۱۲۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی علماء کے پیشواء مولوی حسین علی صاحب ساکن وال بھر ان ضلع میانوالی کے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زید رضی اللہ عنہ کی مطائقہ حضرت زینب رضی اللہ عنہا سے بغیر عدت گزارے نکاح کر لیا، بلغت احیر ان، صفحہ ۲۶۷ پر ہے۔

”اوْ قَبْلِ الدُّخُولِ طَلاقُ دُوٰ وَ تَوَاسُعُرُتْ پَر عَدَتْ لَا زَمْ نَهْ ہوْگی، جیسا کہ نسب کو طلاق قبل الدخول دی گئی اور رسول اللہ صلیع نے اس کو بلا عدت نکاح کر لیا۔“

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے مذہب میں یہ کہنا حضور صلی اللہ علیہ وسلم پر افتراہ ہے کہ حضور نے صدت گزرنے سے پہلے حضرت زینب سے نکاح کر لیا، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ حضور علیہ السلام

نے ان کی عدت گزرنے سے پہلے پیغام نکاح تک نہیں بھیجا جیسا کہ مسلم شریف جلد اول صفحہ ۳۶۰ پر حدیث وارد ہے:

”لَمَا انْفَضَتْ عِدَةُ زِينَبِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِزِيدٍ فَادْكِرْهَا عَلَى الْحَدِيثِ“

یعنی جب حضرت نبی ﷺ کی عدت پوری ہو گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زید سے فرمایا کہ تم نسب کو میری طرف سے نکاح کا پیغام دو، لہذا جو شخص حضور پر یہ افتراہ کرتا ہے وہ بارگاہ و رسالت کا سخت ترین دشمن اور بدترین گستاخ ہے۔

## ۱۵۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی علماء کے مذہب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم بڑے بھائی کی سی کرنی چاہیے، تقویت الایمان کے مذہب تبریز پر ہے۔

”سب انسان آپس میں بھائی ہیں، جو بڑا بزرگ ہو وہ بڑا بھائی ہے، سواں کی بڑے بھائی کی سی تعظیم کیجئے۔“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے مذہب میں جس طرح تمام حضرات انبیاء علیہم السلام اپنی امتوں کے روحانی باپ ہیں اسی طرح حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی اپنی امت کے روحانی باپ ہیں، اور اسی لئے اللہ تعالیٰ نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات کو امہات المؤمنین فرمایا، لہذا حضرات انبیاء علیہم السلام بالخصوص حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم و

مکریم ان کی ثبوت و رسالت اور ابوة روحانیہ کے موافق کی جائے گی، بڑے بھائی کی طرح ان کی تعلیم کرنا، ان کی شان کو گھننا اور ان کے حق میں بدترین قسم کی توہین و تنقیص کا مرتكب ہونا ہے۔

## ۱۶۔ دیوبندیوں کا ندہب

حیات النبی صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق مولوی اس لعل صاحب دہلوی مصنف تقویت الایمان کا عقیدہ ہے کہ معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم مر کر مٹی میں مل گئے، ملاحظہ فرمائے تقویت الایمان صفحہ ۳۲ پر مرقوم ہے ”یعنی میں بھی ایک دن ہر کر مٹی میں ملنے والا ہوں“۔

## اہل سنت کا ندہب

اہل سنت کے نزدیک انبیاء علیہم السلام باوجود موت عادی طاری ہونے کے حیات حقیقی کے ساتھ زندہ ہوتے ہیں اور ان کے اجسام کریمہ صحیح و سالم رہتے ہیں، حدیث شریف میں وارد ہے۔ ”ان الله حرم على الارض ان تا كل احساد الانبياء فنبي حى يرزق“ (مشکوٰۃ، جلد اول صفحہ ۱۲۱)، لہذا حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں یہ اعتقاد رکھنا کہ معاذ اللہ حضور مر کر مٹی میں مل گئے صریح گمراہی ہے اور حضور کی طرف منسوب کر کے یہ کہنا کہ معاذ اللہ میں بھی مر کر مٹی میں ملنے والا ہوں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر افترا مخفی اور شانِ القدس میں توہین صریح ہے (العیاذ بالله)

## ۷۔ دیوبندیوں کا ندہب

مولوی محمد قاسم صاحب ناقوی بانی مدرسہ دیوبند کے نزدیک جس طرح حضور نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم متصف حیات بالذات ہیں بالکل اسی طرح معاذ اللہ دجال بھی متصف حیات بالذات ہے اور جس طرح حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آنکھ سوتی تھی دل نہیں سوتا تھا اسی طرح دجال کی بھی آنکھ سوتی ہے دل نہیں سوتا، ملاحظہ فرمائیے مولوی صاحب مذکور اپنی کتاب آب حیات، مطبع قدیمی واقع دہلی صفحہ ۶۹ اپر لکھتے ہیں:

”چنانچہ آنحضرت صلم کا کلام اس یحیمداد ان کی تصدیق کرتا ہے، فرماتے ہیں تنام عینای ولا یعنای او کما قال لیکن اس قیاس پر دجال کا حال بھی یہی ہوتا چاہیے، اس لئے جیسے اللہ رسول صلم یوجہ مشائیت ارواح مومین جس کی تحقیق سے ہم فارغ ہو چکے ہیں، متصف حیات بالذات ہوئے ایسے ہی دجال بھی یوجہ مشائیت ارواح کفار جس کی طرف ہم اشارہ کر چکے ہیں متصف حیات بالذات ہو گا اور اس وجہ سے اس کی حیات قبل انفکاک نہ ہوگی، اور موت و نوم میں استمار ہو گا انتظام نہ ہو گا اور شاید یہی وجہ معلوم ہوتی ہے کہ اب ان صیاد جس کے دجال ہونے کا صحابہ کو ایسا یقین تھا کہ قسم کھا بیٹھتے تھے، اپنی نوم کا وہی حال بیان کرتا ہے جو رسول اللہ صلم نے اپنی نسبت ارشاد فرمایا یعنی بشہادت احادیث وہ بھی یہی کہتا تھا کہ تمام عینای ولا یعنای قلبی“۔

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے عقیدہ میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا متصف حیات بالذات ہونا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا ایسا کمال ہے جو حضور کے سوا کسی دوسرے کو حاصل نہیں ہے چنانکہ دجال لعین کے لئے ثابت ہو، اہل سنت تمام انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی حیات کے قائل ہیں مگر

بالذات حیات سے موصوف ہو احضر صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی شان ہے، اسی طرح آنکھ کا سونا اور دل کا نہ سونا بھی ایسی صفت ہے جو انہیاً علیہم السلام کے سوا کسی دوسرے کے لئے کسی دلیل شرعی سے ثابت نہیں، چنانکہ قولِ دجال کو دلیل شرعی سمجھ کر اس کے لئے بھی یہ وصفِ ثبوت ثابت کر دیا جائے۔

اہل سنت کے مسلک میں اسلام حیات اور موت کفر ہے اس لئے دجال کو اگر خدا، ارواح کفار مانا جائے تو وہ منیع کفر ہونے کی وجہ سے مصحفِ ممات بالذات ہو گا، نہ مصحفِ حیات بالذات۔ الیاصل حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے خصوصی اوصاف دجال کے لئے ثابت کرنا معاذ اللہ تھیص شانِ ثبوت ہے۔

## ۱۸۔ دیوبندیوں کا مذہب

[www.alahazrathnetwork.org](http://www.alahazrathnetwork.org)

مفتدار علماء دیوبند مولوی اسماعیل صاحب دہلوی کی عبارات میں مقرر ہیں بارگاہ ایزد زادہ کی شان میں دریدہ ڈنی اور بیبا کی سے اشد ترین توہین و تھیص کے چند نمونے۔

۱۔ تقویت الایمان میں مولوی اسماعیل صاحب دہلوی نے صفحہ ۹ پر لکھا:

”اللہ کے سوا کسی کو نہ مان اور اس سے نہ ذر۔“

۲۔ تقویت الایمان کے صفحہ ۱۰ پر تحریر کیا:

”ہمارا جب خالق اللہ ہے اور اس نے ہم کو پیدا کیا تو ہم کو بھی چاہئے کہ اپنے ہر کاموں پر اسی کو پکاریں، اور کسی سے ہم کو کیا کام، جیسے جو کوئی ایک بادشاہ کا غلام ہو چکا، تو وہ اپنے ہر کام کا علاقہ اسی سے رکھتا ہے، دوسرے بادشاہ سے بھی نہیں رکھتا اور کسی چوہڑے پچار کا تو کیا ذکر۔“

۳۔ تقویت الایمان صفحہ ۲۶ پر تحریر ہے:

”اس کے دربار میں ان کا تو یہ حال ہے کہ جب وہ کچھ حکم فرماتا ہے، تو وہ سب رعب میں آ کر بے خواس ہو جاتے ہیں“۔

۴۔ تقویت الایمان کے صفحہ ۲۶ پر لکھتے ہیں:

”اس شہنشاہ کی تو یہ شان ہے کہ ایک آن میں ایک حکم کن سے چاہے تو کروڑوں نبی اور ولی، جن اور فرشتے جبراں کل اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی برابر پیدا کر ڈالے“۔

۵۔ تقویت الایمان کے صفحہ ۲۲ پر ہے:

”جس کا نام محمد یا علی ہے وہ کسی چیز کا مختار نہیں“۔

۶۔ تقویت الایمان صفحہ ۲۲ پر ہے: (نحو مطہع فاروقی دہلی صفحہ ۵۸)

”رسول کے چاہنے سے کچھ نہیں ہوتا“۔

## اہل سنت کا مذہب

۱۔ اہل سنت کے نزدیک اللہ کے سوا کسی کو نہ مانتا یعنی یہ عقیدہ رکھنا کہ صرف اللہ پر ایمان لانا چاہیئے اور کسی پر ایمان لانا جائز نہیں، کفر خالص ہے، دیکھئے تمام امت مسلمہ کا مختصر عقیدہ ہے کہ جب تک اللہ، ملائکہ، آسمانی کتابوں، اللہ کے تمام رسولوں، یوم آخرت اور خبر و شر کے مخابق اللہ مقدر ہونے اور مرنے کے بعد اٹھنے پر ایمان نہ لائے، اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا۔

صحیح

۲۔ ہر سی مسلمان کا یہ عقیدہ ہے کہ ہمارے تمام کاموں میں متصرف حقیقی صرف اللہ

تعالیٰ ہے لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے نبیوں، رسولوں اور اس کے مقرب بندوں سے ہمارا کوئی کام نہ ہو، کتاب و سنت میں بے شمار نصوص وارد ہیں، جن کا مفاد یہ ہے کہ ہمیں اپنے کاموں میں محبوبان خداوندی کی طرف رجوع کرنا چاہیے، دیکھئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ولو انہم اذ ظلموا انفسہم حا ذلک، الآیہ، کاش وہ لوگ جنہوں نے اپنی جانوں پر ظلم کیا آپ کے پاس آ جاتے، دوسری جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا فا سللو اهل الذکر ان کنتم لا تعلمون، الآیہ، اگر تم نہیں جانتے تو اہل ذکر سے دریافت کرو، دیکھئے ان دونوں آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے اپنے مقرب بندوں سے ہمارا کام وابستہ فرمایا ہے یا نہیں؟۔

اس عبارت میں جو تمام ماسوئی اللہ کو چوہڑے چمار سے تبیر کیا گیا ہے، اہل سنت کے نزدیک یہ مقرر ہیں بارگاہ ایزدی کی شان میں بدترین گستاخی ہے، نعمۃ باللہ من ذا الک۔

۳۔ اہل سنت کے نزدیک ایک انجیاء کرام یا مالاگہ تحریک پر خوف و مشیت الہی کا طاری ہوتا تو حق ہے گرائیں بے حواس کہنا ان کی شان میں بے باکی اور گستاخی ہے، العیاذ باللہ۔

۴۔ اہل سنت کے نزدیک حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی مثل و نظیر کے پیدا کرنے سے قدرت و مشیت ایزدی کا متعلق ہونا محال عقلی ہے، کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم پیدائش میں تمام انبیاء سے حقیقتاً اول ہیں اور بعثت میں تمام انبیاء سے آخر اور خاتم النبین ہیں، ظاہر ہے کہ جس طرح اول حقیقی میں تعدد محال بالذات ہے، اسی طرح خاتم النبین میں بھی تعدد ممتنع لذات ہے اور اس پر قدرت و مشیت خداوندی کا ناقص ہونا لازم نہیں آتا، بلکہ اسی امر محال کا حقیق و نہ سوم ہونا ثابت ہوتا ہے کہ وہ اس بات کی صلاحیت ہی نہیں رکھتا کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت و مشیت اس سے متعلق ہو سکے۔

۵۔ اہل سنت کا مذہب ہے کہ ملک و اختیار بالاستقلال تو خاصہ خداوندی ہے اور ملک و اختیار ذاتی کسی فرد مخلوق کے لئے ثابت نہیں، لیکن اللہ تعالیٰ کا دیا ہوا اختیار اور اس کی عطا کی ہوئی ملک عام انسانوں کے لئے دلائل شرعیہ سے ثابت ہے، اور یہ اسی بروشن اور بدیہی بات ہے کہ جس کے تسلیم کرنے میں کوئی مخبوت الحواس بھی ناتمل نہیں کر سکتا، چہ جائیکہ محمد رآدمی اس کا انکار کرے، حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں علی الاطلاق یہ کہہ دینا کہ وہ کسی چیز کے مالک و مختار نہیں، شانِ القدس میں صریح توجیہ ہے اور ان تمام نصوص شرعیہ اور اول قطعیہ کے قطعاً خلاف ہے، جن سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی ملک اور اختیار ثابت ہوتا ہے۔

۶۔ اہل سنت کا ملک یہ ہے کہ مقررین بارگاہ ایزدی عبودیت کے اس بلند مقام پر ہوتے ہیں کہ ان کی ذوات قدیمہ مظہر صفات ربانی ہو جاتے ہیں اور بمعتضادے حدیث قدسی سی یسمع و بی يبصر ان کا دیکھنا، سننا، چنان پھر ان کا ارادہ و مشیت سب کچھ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہوتا ہے، وہ میدان تسلیم و رضا کے مرد ہوتے ہیں، ان کا چاہتا اللہ کا چاہتا اور ان کا ارادہ اللہ کا ارادہ ہوتا ہے، ایسی صورت میں حضور سید المقررین نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں یہ کہنا کہ ”رسول کے چانپ سے کچھ نہیں ہوتا“، عظمتِ شانِ رسالت کے منافی ہے، بلکہ مقامِ نبوت کی تو ہیں تنقیص ہے، جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صفاتِ الہیہ کا مظہر اتم ہیں اور ان کی مشیت مشیت ایزدی کا ظہور ہے، تو اس کا پورا نہ ہونا معاذ اللہ مشیت خداوندی کی ناکامی ہو گی، بھی تو ہیں نبوت اور کفر، خالص ہے اور کمالات انبیاء علیہم السلام کی تنقیص اسی لئے کفر ہے کہ کمالاتِ نبوت قطعاً صفاتِ الہیہ کا ظہور ہوتے ہیں۔

## ۱۹۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی حضرات کے مذہب میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف بشر کی سی کی جائے بلکہ اس میں بھی اختصار کیا جائے، تقویت الایمان صفحہ ۲۵ پر لکھا ہے:

”یعنی کسی بزرگ کی تعریف میں زبان سنجال کر بولو اور جو بشر کی تعریف ہو وہی کرو، سوا اس میں بھی اختصار ہی کرو۔“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک ہر بزرگ کی تعریف اس کی شان اور مرتبہ کے اائق کی جائے گی کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف بشر کی سی ہونا تو درست نار طالگہ مترین سے بھی زیادہ ہو گی، کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا مرتبہ ان سے بلند و بالا ہے۔

## ۲۰۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی علماء کے مذہب میں انبیاء رسل ملائکہ معاذ اللہ سب ناکارے ہیں، تقویت الایمان صفحہ ۱۶، ۱۵ پر لکھ دیا۔

”اللہ جیسے زبردست کے ہوتے ہوئے ایسے عاجز لوگوں کو پکارنا کہ کچھ فائدہ اور نقصان نہیں پہنچا سکتے، شخص بے انصافی ہے کہ ایسے بڑے شخص کا مرتبہ ایسے ناکارے لوگوں کو ثابت کیجئے۔“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک محبوبان خداوندی انبیاء کرام رسول و ملائکہ عظام کے حق میں لفظ  
”ناکارہ“ بولنا ان کی شان میں یہودہ گوئی اور دریہ دنی ہے، نعوذ باللہ ممن ذالک۔

## ۲۱۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کے نزدیک اللہ تعالیٰ کی بڑی مخلوق انبیاء و رسول کرام علیہم السلام کی شان  
اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں معاذ اللہ چوہڑے چمار سے بھی گری ہوئی ہے، تقویت الایمان کے صفحہ ۸  
پر ہے۔

”اور یقین جان لیتا چاہیے کہ ہر مخلوق بڑا ہو یا چھوٹا، وہ اللہ کی شان کے آگے  
چمار سے بھی ذلیل ہے۔“

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

اہل سنت کے مذہب میں یہ عبارت حضرات انبیاء کرام و اولیاء عظام علیہم الصلوٰۃ  
والسلام کی سخت ترین توہین کا نمونہ ہے۔

ہر چھوٹی اور بڑی مخلوق کے الفاظ سے بڑی مخلوق کے معنی رسول کرام اور اولیاء عظام کا  
ہونا متین ہو گیا ہے کیونکہ چھوٹی مخلوق کے لفظ سے تجوہ ہے مرتبہ کی کل مخلوقات عامہ اور ہر بڑی  
مخلوق کے لفظ سے بڑے مرتبہ کی کل خاص مخلوق کے معنی بغیر تاویل و تامل کے ہر شخص کی سمجھی میں  
آتے ہیں، ظاہر ہے کہ بڑے مرتبہ کی خاص مخلوق انبیاء علیہم السلام، ملائکہ کرام اور اولیاء عظام ہی  
ہیں، اب انہیں بارگاہ خداوندی میں معاذ اللہ چوہڑے چمار سے زیادہ ذلیل کہنا جس قسم کی  
شدید توہین ہے محتاج تشریح نہیں۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اپنے مقرب بندوں کو عباد مُسْکَر مُؤْن اور کان عند اللہ و جیہا فرمائیں اپنی بارگاہ میں بڑی عزت و بزرگی والا اور ذی وجہت فرمایا ہے، نیز اپنے پاک بندوں کو منعم علیہم قرار دے کر اور ان اکرم مکم عنده اللہ اتفاق کم فرمائیں کی شان بڑھائی ہے لیکن اس کے بال مقابل دیوبندی علماء خصوصاً صاحب تقویت الایمان نے انہیں پجوہرے چمار سے زیادہ ذلیل قرار دے کر ان کی توجیہ و تنقیص کی ہے، اہل سنت اس عبارت کو گندگی اور بجاست تصور کرتے ہیں اور ایسے عقیدہ کو کفر خالص سمجھتے ہیں۔ (اعاذ للہ من)

### ۲۲۔ دیوبندیوں کا مذہب

حضرات علماء دیوبند کے نزدیک معاذ اللہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ایک گنوار کی بات سن کر بے حواس ہو گئے، اسی تقویت الایمان کے سخناء پر کھاطبہ :-  
 " سبحان اللہ اشرف المخلوقات محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تو اس کے دربار میں یہ حالت ہے کہ ایک گنوار کے منہ سے اتنی بات سنتے ہی مارے دہشت کے بے حواس ہو گئے"۔

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مذہب یہ ہے کہ انہیاء علیہم السلام کے حواس تمام انسانوں کے حواس سے اتوی اور اعلیٰ ہیں، سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں یہ کہنا کہ حضور ایک گنوار کی بات سن کر بے حواس ہو گئے، سخت ترین توجیہ و تنقیص ہے بارگاہ نبوت میں۔

### ۲۳۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کے مذہب میں فرشتوں اور رسولوں کو طاغوت کہنا جائز ہے، مولوی حسین علی صاحب، ساکن وال پھر ان اپنی تفسیر بلغۃ الحیر ان کے صفحہ ۳۲ پر فرماتے ہیں:

”اور طاغوت کا معنی کلمہ عبد من دون اللہ فهو الطاغوت اس معنی بوجب طاغوت جن اور ملائکہ اور رسول کو بولنا جائز ہوگا۔“

## اہل سنت کامد ہب

اہل سنت کے نزدیک فرشتوں اور رسولوں کو طاغوت کہنا ان کی سخت توہین ہے اور ملائکہ و رسول کرام کی توہین کرنے والا خارج از اسلام ہے۔

## ۲۳۔ دیوبندیوں کامد ہب

دیوبندی حضرات کامد ہب یا ہب کے صریح جھوٹ کی ہر قسم سے نبی کا مخصوص ہونا ضروری نہیں ہے، مولوی محمد قاسم صاحب نافوی بانی مدرسہ دیوبند اپنی کتاب تصفیۃ العقائد، مطبوعہ بجتباہی دہلی کے صفحہ ۲۵ پر تحریر فرماتے ہیں۔

”۱۔ پھر دروغ صریح بھی کئی طرح پر ہوتا ہے جن میں سے ہر ایک کا حکم یکساں نہیں، ہر قسم سے نبی کو مخصوص ہونا ضروری نہیں۔

۲۔ بالجملہ علی العموم کذب کو منافق شان ثبوت بایس معنی سمجھنا کہ یہ معصیت ہے اور انبياء علیهم السلام معاصی سے مخصوص ہیں خالی غلطی سے نہیں۔“ (تصفیۃ العقائد صفحہ ۲۸)

## اہل سنت کامد ہب

اہل سنت کے نزدیک حضرات انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام ہر قسم کے کذب و معاصی سے علی اعموم معصوم ہیں اور ان کے حق میں کسی محیثت کا تصور یا کسی قسم کے دروغ صرخ کو ان کے لئے ثابت کرنا عزت و ناموسی رسالت پر بدترین جملہ ہے۔

## ۲۵۔ دیوبندیوں کا مذہب

حضرات اکابر دیوبند کے نزدیک انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اپنی امت سے صرف علم میں ممتاز ہوتے ہیں، عملی امتیاز انہیں حاصل نہیں ہوتا، مولوی محمد قاسم صاحب ناقوتوی بانی تدریس دیوبند اپنی کتاب تحدیر الاناس میں صفحہ پر تحریر فرماتے ہیں۔

”انبیاء اپنی امت سے اگر ممتاز ہوتے ہیں تو علوم ہی میں ممتاز ہوتے ہیں، باقی رہا عمل اس میں بسا اوقات بظاہر امتی مساوی ہو جاتے بلکہ بڑھ جاتے ہیں۔“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے مذہب میں انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام اپنی امت سے جس طرح علم میں ممتاز ہوتے ہیں اسی طرح عمل میں بھی پوری امتیازی شان رکھتے ہیں، جو شخص انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے اس امتیاز کا مکمل ہے وہ شان نبوت میں تخفیف کا مرکب ہے۔

## ۲۶۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند اللہ تعالیٰ کے چھوٹے بڑے سب بندوں کو بے خبر اور نادان کہتے ہیں، دیکھنے تقویت الایمان صفحہ ۳ پر لکھا ہے۔

”ان باتوں میں سب بندے بڑے ہوں یا چھوٹے سب یکساں بے خبر ہیں“

اور نادان“۔

### اہل سنت کا مذہب

انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو بے خبر اور نادان کہنا بارگاہ نبوت میں سخت دریدہ وتنی ہے اور ایسا کہتا بدترین جھالت اور گمراہی ہے۔

### ۲۷۔ دیوبندیوں کا مذہب

حضرات علماء دیوبند انبیاء علیہم السلام کو اپنی امتوں کا سردار کن معنوں میں مانتے ہیں، تقویت الایمان صفحہ ۳۵ پر لکھا ہے۔

”جیسا ہر قوم کا چودھری اور گاؤں کا زمیندار سوانح معنوں کو ہر چیز پر اپنی امت کا سردار ہے۔“

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مسلک یہ ہے کہ انبیاء علیہم السلام کو اپنی امت پر وہ سرداری حاصل ہے جو کسی مخلوق کے لئے ثابت کرنا تو میں رسالت ہے۔

### ۲۸۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی حضرات کے نزدیک مفسرین جھوٹے ہیں، مولوی حسین علی صاحب شاگرد مولوی رشید احمد صاحب گنجوی بلغۂ اُخیر ان صفحہ ۱۵ پر لکھتے ہیں۔

”ادخلوا الباب سحداً باب سے مراد مسجد کا دروازہ ہے، جو کہ نزدیک

تھے، اور باقی تفسیروں کا کذب ہے۔“

## اہل سنت کامنہ ہب

اہل سنت کے عقیدہ میں تفسیروں کو کذب کہنے والا خود کذب ہے۔

## ۲۹۔ دیوبندیوں کامنہ ہب

علماء دیوبند کے نزدیک محمد بن عبد الوہاب اور اس کے مقتدی و ماتیوں کے عقائد عمدہ

تھے، فتاویٰ رشید یہ حسب اول صفحہ ۱۱۳ پر ہے۔

”سوال۔ وہابی کون لوگ ہیں اور محمد بن عبد الوہاب نجدی کا کیا عقیدہ تھا اور کون  
نمہب تھا اور وہ کیسا شخص تھا اور اہل نجد کے عقائد میں اور سنی حفیوں کے عقائد  
میں کیا فرق ہے۔“

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

الجواب۔ محمد بن عبد الوہاب کے مقتدیوں کو وہابی کہتے ہیں، ان کے عقائد عمدہ  
تھے، اور نمہب ان کا ضلیل تھا، البتہ ان کے مزاج میں شدت تھی، مگر وہ اور ان  
کے مقتدی اچھے ہیں، مگر ہاں جو حد سے بڑھ گئے، ان میں فساد آگیا، اور عقائد  
ہب کے محدث ہیں، اعمال میں فرق حنفی، شافعی، مالکی، ضلیل کا ہے۔ رشید احمد  
لنگوٹھی۔

## اہل سنت کامنہ ہب

اہل سنت کے نزدیک محمد بن عبد الوہاب باغی، خارجی بے دین و مکفر اور تھا، اس کے

عقائد کو عمدہ کہنے والے اسی جیسے دشمنان دین خال مفضل ہیں۔

### ۳۰۔ دیوبندیوں کا مذہب

مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی پیشوائے علماء دیوبند کے نزدیک کتاب تقویت الایمان تہایت عمدہ کتاب ہے، اس کے سب مسائل صحیح ہیں، اس کا رکھنا پڑھنا اور عمل کرنا یعنی اسلام ہے، ملاحظہ فرمائیے، فتاویٰ رشیدیہ حصہ اول صفحہ ۱۱۲، ۱۱۳۔

”سوال۔ تقویت الایمان میں کوئی مسئلہ ایسا بھی ہے جو قابل عمل نہیں یا کل اس کے مسائل صحیح ہیں.....

الجواب۔ بندہ کے نزدیک سب مسائل اس کے صحیح ہیں..... تمام تقویت الایمان پر عمل کرے۔“

اسی طرح فتاویٰ رشیدیہ حصہ اول صفحہ ۲۰ پر ہے [www.alahazrattheawza.org](http://www.alahazrattheawza.org)

”اور کتاب تقویت الایمان تہایت عمدہ کتاب ہے اور روشنگ و بدعت میں لا جواب ہے، استدلال اس کے بالکل کتاب اللہ و احادیث سے ہیں، اس کا رکھنا اور عمل کرنا یعنی اسلام ہے۔“

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت مولوی اسماعیل صاحب دہلوی کی کتاب تقویت الایمان کو تمام انبیاء کرام، اولیاء عظام کی توجیہ و تضییص کا مجموعہ قرار دیتے ہیں، درحقیقت یہ محمد بن عبد الوہاب نجدی کی کتاب ”التوحید“ کا خلاصہ ہے جس میں تمام امت محمد یہ علی صاحبہ اصلوۃ والتحیہ کو کافروں پر گیا ہے، اور دل کھول کر خدا کے مقدس اور محبوب بندوں کی شان میں گستاخیا۔

### ۳۱۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی علماء یا شیخ عبدال قادر کہنے والوں کو کافر، مرتد، ملعون، جہنمی کہتے ہیں، پھر جو شخص جان بوجھ کر انہیں ایسا نہ کہے، اس کو بھی ویسا ہی کافر، مرتد، ملعون، جہنمی اور زانی قرار دیتے ہیں اور ان کے نکاح کو باطل سمجھتے ہیں، ملاحظہ فرمائیے فتویٰ مندرجہ بلطفہ الحیر ان صفحہ ۲۔

”یا شیخ عبدال قادر یا خواجه شمس الدین پانی پتی چنانچہ عوام می گویند شرک و کفر است، فتویٰ مولانا مرتضیٰ حسن صاحب ناظم تعلیم دیوبند بحوالہ پرچہ اخبار امر تسری ۱۹۲۱ء۔“

ان عقائد بالطلہ پر مطلع ہو کر انہیں کافر، مرتد، ملعون، جہنمی نہ کہنے والا بھی ویسا ہی مرتد و کافر ہے، پھر اس کو جو ایسا نہ سمجھے وہ بھی ایسا ہی ہے، کوکب یمانی علی اولاد الزوالی، کوکب یمانی علی الجعلان والخراسین، توضیع المراد لمن تحفظ فی الاستمداد، کالا کافران کتابوں میں ثابت کیا گیا ہے کہ ایسے عقائد رکھنے والے کامل کافر ہیں، ان کا نکاح کوئی نہیں، سب زانی ہیں۔“

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک صحت اعتقد کے ساتھ یا شیخ عبدال قادر جیلانی اور اس قسم کے تمام الفاظ لنداء کہنا جائز ہیں، جو شخص کہنے والوں کو کافر، مرتد، ملعون، جہنمی اور زانی قرار دیتا ہے، وہ اکابر اولیاء امت کی شان میں گستاخی کر کے خود ملعون جہنمی اور زانی ہے۔

### ۳۲۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کے نزدیک بزرگان دین کو اللہ تعالیٰ کا بندہ اور اس کی مخلوق مان کر اور ان کے لئے اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی قوت تسلیم کر کے انہیں اپنا سفارشی سمجھنے والے اور ان کی مذروا نیاز کرنے والے (گویا صحابہ کرام سے لے کر آج تک کے تمام مسلمان، اولیاء، علماء، مسیحیوں، مسیحیوں، صالحین، صالحین) سب کافروں مرتد اور ابو جہل کی طرح مشرک ہیں، تقویت الایمان صفحہ ۲۳ پر مرقوم ہے۔

”کافر بھی اپنے بتوں کو اللہ کے برادر نہیں جانتے تھے، بلکہ اسی کا مخلوق اور اسی کا بندہ سمجھتے تھے، اور ان کو اس کے مقابل کی طاقت ثابت نہیں کرتے تھے، مگر یہی پکارنا اور مخفی ماننی اور مذروا نیاز کرنی اور ان کو اپنا اوسکل اور سفارشی سمجھتا ہے ای ان کا کفر و شرک تھا، سو جو کوئی کسی سے یہ معاملہ کرے گویا کہ اس کو اللہ کا بندہ و مخلوق ہی سمجھے، سو ابو جہل اور وہ مشرک میں ہر ایسا ہے“ [www.alaha.com](http://www.alaha.com)

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک ایسے لوگوں کو کافروں مشرک کہنا خود کافروں مشرک کے دبال میں جلا ہوتا ہے، مقررین بارگاہ و خداوندی کے لئے مقید بالاذن اصراف طاقت و قدرت اور سفارش ثابت کرنا حق اور درست ہے اور اس کا انکار موجب ضلال باعث نکال ہے۔

## ۳۳۔ دیوبندیوں کا مذہب

اکابر علماء دیوبند کے حسب ذیل عقائد و مسائل مندرجہ ذیل عبارات و حالہ جات منقولہ میں ملاحظہ فرمائیں۔

۱۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے علم غیب کا عقیدہ رکھنا صریح شرک ہے۔

۲۔ عرس کا التزام کرے یانہ کرے بہر حال ناجائز ہے۔

۳۔ تاریخ میں پر قبروں پر جمیع ہونا بغیر لغویات کے بھی گناہ ہے۔

۴۔ قبیح سنت اور دیندار کو وہابی کہتے ہیں۔

۵۔ تجوید وغیرہ ناجائز ہے، قرآن شریف وکلمہ طیبہ اور درود شریف پڑھ کر ثواب پہنچانا

اور پنچے تقسیم کرنا سب ناجائز ہے۔

۶۔ چالیسوائی اور گیارہویں بھی بدعت ہے۔

۷۔ کھانے یا شیرینی وغیرہ پر فاتحہ پڑھنا بدعت اور گمراہی ہے اور ایسا کرنے والے  
بے بدعتی اور گمراہ ہیں۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org) صفحہ ۱۲۰ پر ہے۔

۱۔ اور یہ عقیدہ رکھنا کہ آپ کو علم غیب تھا صریح شرک ہے۔ فقط

۲۔ عرس کا التزام کرے یانہ کرے بدعت اور نادرست ہے۔

۳۔ قیمن تاریخ سے قبروں پر اجتماع کرنا گناہ ہے، خواہ اور لغویات ہوں یا نہ  
ہوں۔

۴۔ اس وقت اور ان اطراف میں وہابی قبیح سنت اور دیندار کو کہتے ہیں۔

۵۔ نیز فتاویٰ رشید یہ حصہ اول صفحہ ۱۰۱ پر ہے۔

کیا فرماتے ہیں علماء دین و مفتیان شرع تین اس صورت میں کہ فی زمانہ رواج  
ہے کہ جب کوئی مر جاتا ہے تو اس کے عزیز واقارب اس روز یا دوسرے روز یا

تیرے روز یا کسی اور روز جمع ہو کر مسجد یا کسی اور مکان میں قرآن شریف اور کلمہ طیبہ اور درود شریف پڑھ کر بلا تھیں شمار ثواب اس پڑھنے ہوئے کامتوں کو بخشنے ہیں اور پڑھنے کی تقدیم کرتے ہیں تو اس طرح جمع ہونا اور قرآن مجید وغیرہ پڑھنا اور پڑھوانا درست ہے یا نہیں؟ بنی ابلاکتاب تو جزوی ایام الحساب مزین بھر فرمائیں۔

**الجواب:** صورت مسؤول کا یہ ہے کہ جمع ہونا عزیز واقارب وغیرہم کا واسطے پڑھنے قرآن مجید کے یا کلمہ کے جمع ہو کر روز وفات میت کے یادوں سے روز یا تیرے روز بدعت و کروہ ہے، شرع شریف میں اس کی کچھ اصل نہیں۔

۶۔ اسی طرح فتاویٰ رشید یہ حصہ سوم ص ۹۲ پر ہے:

سوال: مرنے کے بعد چالیس روز تک روٹی ملائکو دعا درست ہے یا نہیں؟

**الجواب:** چالیس روز تک روٹی کی رسم کر لیتا بذات ہے ایسے ہی گیارہویں

بھی بدعت ہے، بلماں بدی رسم قیود و ایصال ثواب محسن ہے۔ فقط اللہ تعالیٰ اعلم

بندہ رشید احمد گنگوہی

۷۔ اس کے علاوہ فتاویٰ رشید یہ حصہ دوم ص ۱۵۰ پر ہے

مسئلہ: فاتحہ کا پڑھنا کھانے پر یا شریتی پر بروز جمرات کے درست ہے یا نہیں؟

**الجواب:** فاتحہ کھانے یا شریتی پر پڑھنا بدعت ضلالت ہے ہرگز نہ کرنا چاہیے

فقط رشید احمد

## اہل سنت کا نہ ہب

اہل سنت و جماعت کے عقائد حسب ذیل ہیں۔

- ۱۔ باعلامِ خداوندی رسولوں کے لئے علم غیب حاصل ہونے کا عقیدہ میں ایمان ہے۔
- ۲۔ اہل سنت کے نزدیک بغیرِ وجوب التراجم کے عقیدہ کے التراجم کے ساتھ عرس کرنا جائز ہے اور بالا التراجم بھی جائز ہے۔

- ۳۔ تاریخ میں پر مزارات اولیاء اللہ پر مسلمانوں کی حاضری اور بزرگوں کی رو حادیت سے فیض حاصل کرنا اہل سنت کے عقائد کی رو سے نہ صرف جائز بلکہ محسن ہے، بشرطیکہ وہاں فتن و فنور اور معصیت نہ ہو۔

- ۴۔ اہل سنت کے نزدیک محمد بن عبد الوہاب کے تبعین کو وہابی کہتے ہیں، جن کے عقائد کی رو سے صرف وہی لوگ مسلمان ہیں جو ان کے ہم مسلک اور ہم مشرب ہوں، باقی تمام مسلمانوں کو وہ کافر و مشرک اور مباح الدم کہتے ہیں۔

- ۵۔ اہل سنت کے نزدیک تیجہ وغیرہ اور قرآن شریف، کلمہ طیبہ و درود شریف پڑھ کر اس کا ثواب ارواحِ مومین کو پہنچانا اور چنے تقسیم کرنا سب جائز اور موجب رحمت و برکت ہے، بشرطیکہ یہ امور خلوص اعقاد اور نیک نیتی سے کئے جائیں۔

- ۶۔ چالیسوائیں، گیارہویں شریف اور کھانے یا شیر نیتی وغیرہ پر فاتحہ پڑھنا سب جائز اور باعثِ اجر و ثواب ہے، اور ایسا کرنے والے مسلمان صحیح العقیدہ اہل سنت و جماعت ہیں، ان کاموں کو بعد عت قرار دینا اور ان کے کرنے والے شخص مسلمان کو بعد عتی کہنا سخت گناہ اور

بدعت و ضلالت ہے۔

### ۳۲۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی صاحبان کے نزدیک بدعتی کے پیچھے نماز مکروہ تحریم ہے، فتاویٰ رشیدیہ حصہ

سوم صفحہ ۷۴ پر ہے۔

”سوال۔ بدعتی کے پیچھے نماز ہو جاتی ہے یا نہیں؟“

الجواب۔ مکروہ تحریم ہے (فی در المختار باب الامامة) واللہ تعالیٰ اعلم، بندہ رشید

احمد گنگوہی عقی عن

اور اسی فتاویٰ رشیدیہ حصہ سوم کے صفحہ ۵۰، ۵۱ پر ہے۔

سوال۔ جحد کی نماز جامع مسجد میں باوجود یہ کہ امام بد عقیدہ ہے، پڑھے یا دوسرا جگہ پڑھ لے۔

الجواب۔ جس کے عقیدے درست ہوں اس کے پیچھے نماز پڑھنی چاہیئے۔“

### اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مسلک یہ ہے کہ عرس و میلاد کرنے والوں اور کھانے یا شیرینی و غیرہ پر

فاتحہ پڑھنے والوں اور گیارہوں کرنے والوں کو بدعتی کہنا اور ان کے پیچھے نماز پڑھنے کو مکروہ تحریم جانا سخت گناہ اور بدترین حرام کی گراہی ہے، اہل سنت کے نزدیک فی زمانہ عرس و فاتحہ کرنے والوں ہی کے پیچھے نماز پڑھنا صحیح ہے، ان کے خلافین مذکورین کے پیچھے جائز نہیں۔

### ۳۵۔ دیوبندیوں کا مذہب

اکابر حضرات علماء دین بند کے نزدیک کوئی مجلس میلاد اور کوئی عرس کسی حال میں درست نہیں، مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی فتاویٰ رشیدیہ حصہ دوم صفحہ ۱۵۰ پر ارقام فرماتے ہیں۔

”مسئلہ۔ انعقاد مجلس میلاد بدلوں قیام برداشت صحیح درست ہے یا نہیں؟ جیسا اتو  
جزوا۔ رقیہ نیاز محمد، امیاز علی طالب علم مدرسہ قصبه سہپور، جواب طلب مع حوالہ  
کتب۔ فقط

الجواب۔ انعقاد مجلس میلاد بہر حال ناجائز ہے، مدارجی امر مندوب کے واسطے منع ہے۔ فقط، واللہ تعالیٰ اعلم، اگر پڑھو گے حوالہ کتب معلوم ہو جائیں گے، نہ پڑھو گے تو تقلید سے عمل کرنا۔ فقط و السلام۔ کتب الاحقر رشید احمد گنگوہی عفی عنہ۔ سوال۔ جس عرس میں صرف قرآن شریف پڑھا جائے اور تقسیم شیرینی ہو شریک ہونا جائز ہے یا نہیں؟

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

الجواب۔ کسی عرس اور مولود شریف میں شریک ہونا درست نہیں اور کوئی ساعس اور مولود درست نہیں۔ فقط واللہ تعالیٰ اعلم، بنده رشید احمد گنگوہی عفی عن، فتاویٰ رشیدیہ حصہ سوم صفحہ ۹۷

مسئلہ۔ محفل میلاد میں جس میں روایات صحیح پڑھی جاویں اور لاف و گزاف اور روایات موضوعہ اور کاذبہ نہ ہوں، شریک ہونا کیسا ہے۔

الجواب۔ ناجائز ہے بسبب اور وجہ کے، فقط رشید احمد، فتاویٰ رشیدیہ حصہ دوم صفحہ ۱۵۵“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے مذہب میں مجلس میلاد پاک افضل ترین مندو بات اور اعلیٰ ترین مسحتات سے ہے اور اعراض بزرگان دین بھی اہل سنت کے نزدیک مجلہ مسحتات ہیں، جو شخص یہ کہتا ہے کہ بزرگان دین کے عرس میں کوئی بغیرت اور امر منوع نہ ہوت بھی ناجائز اور بدعت ہے، وہ بزرگان دین کا خفت معائد اور ان کے فیوض و برکات سے محروم اور خاہب و خاسر ہے۔ اسی طرح میلاد شریف کو بہر حال ناجائز و بدعت قرار دینا حتیٰ کہ سلام و قیام نہ ہوا اور روایات موضع نہ ہوں بلکہ صحیح روایتوں کے ساتھ میلاد شریف پڑھا جائے تب بھی اسے ناجائز اور بدعت و حرام کہنا اہل سنت کے نزدیک بارگاہ رسالت سے بغض و عناد کی روشن دلیل ہے۔

### ۳۶۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندی علماء کے نزدیک برداشت صحیح محرم میں حضرات حسین علیہ السلام کی شہادت

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

کا بیان، شربت اور دودھ پلانا، سنبیل لگانا ناسب حرام ہے، ملاحظہ فرمائیے فتاویٰ رشید یہ حصہ سوم صفحہ ۱۱۲۔

”سوال۔ محرم میں عشرہ وغیرہ کے روز شہادت کا بیان کرنا برداشت صحیح یا بعض ضعیف بھی و نیز سنبیل لگانا چندہ دینا اور شربت دودھ پکوں کو پلانا درست ہے یا نہیں؟

الجواب۔ محرم میں ذکر شہادت حسین علیہ السلام کرنا اگرچہ برداشت صحیح ہو یا سنبیل لگانا شربت پلانا یا چندہ سنبیل اور شربت میں دینا یا دودھ پلانا سب سہ نا درست اور تکہ رواضخ کی وجہ سے حرام ہیں۔“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے مسلک میں روایات صحیح کے ساتھ حرم وغیرہ میں حضرات حسین علیہ السلام کا ذکر شہادت باعث رحمت و برکت ہے، اسی طرح شہداء کرام کو ایصال ثواب کے لئے شربت لاو دو دھو غیرہ پلانا سب جائز اور مستحسن ہے تجھے بالروافض کی آڑ لے کر ان امور مسخرنے کو ناجائز و حرام کہنا مسلمانوں کو حصول خیر و برکت سے محروم رکھتا ہے۔

## ۳۔ دیوبندیوں کا مذہب

اکابر علماء دیوبند کے مذہب میں ہندوؤں کے سودی روپے سے جو پانی پیا تو (کنبل) لگائی جائے اس کا پانی پینا مسلمانوں کے لئے جائز ہے، دیکھئے فتاویٰ رشید یہ حصہ سوم صفحہ ۱۱۲ پر ہے۔

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

”سوال۔ ہندو جو پیا تو پانی کی لگاتے ہیں، سودی روپیہ صرف کر کے، مسلمانوں کو اس کا پانی پینا درست ہے یا نہیں؟

اجواب۔ اس بیان سے پانی پینا مضاائقہ نہیں، فقط اللہ تعالیٰ اعلم، رشید احمد گنگوہی عقلي عزیز۔“

دیوبندی حضرات کے مسلک میں ہندوؤں کی ہوئی اور دیوبانی کی پوریاں وغیرہ مسلمانوں کے لئے کھانا حلال طیب ہے، فتاویٰ رشید یہ حصہ دوم صفحہ ۱۲۳ پر مرقوم ہے۔

”مسلک۔ ہندو تھوار ہوئی یاد دیوبانی میں اپنے استاد یا حاکم یا نوکر کو کھیلیں یا پوری یا اور کچھ کھانا بطور تختہ بھیجتے ہیں، ان چیزوں کا لیتا اور کھانا استاد یا حاکم و نوکر

مسلمان کو درست ہے یا نہیں؟  
الجواب۔ درست ہے، فقط“

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک یہ امر اہل بیت اطہار خصوصاً سیدنا امام حسین علیہ السلام کے ساتھ عداوت قلبی کی تین دلیل ہے کہ امام حسین علیہ السلام کی فاتحہ کے شربت کو تکہ بالروافض کی آڑ لے کر حرام کہا جائے اور اس کے مقابلہ تکہ بالہنود سے آنکھیں بند کر کے ہندوؤں کے مشرکانہ تہوار ہوئی، دیوالی کی پوری کچوری کو جائز و حلال قرار دیا جائے، نیز اہل سنت اس بات کو اہل بیت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بدترین دشمنی تصور کرتے ہیں کہ امام حسین علیہ اسلام کو ایصال ثواب کے لئے لگائی ہوئی سہل کے یا ان کو ناجائز سمجھا جائے اور اس کے مقابلہ میں ہندوؤں کے سودی روپے سے لگائے ہوئے پیاؤ کا پانی حلal طیب جائز اور پاک مانا جائے، مقام تجہب ہے کہ تکہ بالروافض تو ملحوظ رہے اور تکہ بالکفار والمشرکین بالکل نظر انداز کر دیا جائے، اہل انصاف غور فرمائیں کہ یہ عداوت حسین نہیں تو کیا ہے؟ العیاذ باللہ والی الحمد للہ:

## ۳۸۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کے پیشوایان کرام کے مذہب میں زاغ معروف (مشہور کو اجو عام طور پر پایا جاتا ہے) کھانا ثواب ہے، فتاویٰ رشید یہ حصہ دوم صفحہ ۱۳۰ کو دیکھئے اس پر لکھا ہے: ”مسئلہ۔ جس چند زاغ معروف کو اکثر حرام جانتے ہوں اور کھانے والے کو برا کہتے ہوں تو اسی جگہ اس کو اکھانے والے کو کچھ ثواب ہوگا؟ یا نہ ثواب ہو گا نہ عذاب؟

الجواب۔ ثواب ہوگا، فقط رشید احمد

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مذہب یہ ہے کہ پاک غذا پاک لوگوں کے لئے ہے اور خبیث و ناپاک غذا خبیثوں اور ناپاکوں کے لئے ہے، زانغ معروفہ (مشہور کو ا) حرام اور خبیث ہے جس کا کھانا مونین طفیلین کے لئے جائز نہیں، کو اکھانے والے حرام خور اور عذاب آخرت کے سزاوار ہیں۔

## ۳۹۔ دیوبندیوں کا مذہب

علماء دیوبند کی نظر میں مولوی رشید احمد گنگوہی بانی اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے "ثانی" ہیں، ملاحظہ فرمائیے مرشیہ، مصنفہ مولوی محمود احسن صاحب دیوبندی، مطبوعہ ساذھورہ صفحہ ۶۔

زبان پہاڑی ادا کی ہے کیوں اُعلیٰ و اُنکل شاید  
انھا عالم سے کوئی بانی اسلام کا ثانی

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کے نزدیک حضور صلی اللہ علیہ وسلم لا ثانی و بے نظیر ہیں اور مرشیہ کا زیر نظر شعر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں تو ہیں تنقیص ہے، اس شعر میں مولوی رشید احمد گنگوہی کو بانی اسلام کا ثانی کہا گیا ہے۔

بانی اسلام سے مراد اللہ تعالیٰ ہو گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، لہذا مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی (معاذ اللہ اللہ تعالیٰ کے ثانی ہوئے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے۔ ظاہر ہے کہ یہ کہنی اور شمار کا موقع نہیں، اس لئے تسلیم کرتا پڑے گا کہ مولوی محمود احسن

صاحب دیوبندی نے مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کو اللہ تعالیٰ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا مثل قرار دے کر خداور رسول کی شان میں توہین کی۔

تعجب ہے کہ اگر آج کسی جاہل آدمی کو مولوی اشرف علی صاحب تھانوی یا مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کا ثانی کہہ دیا جائے تو دیوبندیوں کے دل میں فوراً درد پیدا ہو گا کہ اپنے ہمارے مقتاویں کی توہین ہو گئی، لیکن یہ خود ایک مولوی کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ثانی کہیں تو انہیں توہین رسول کا قطعاً احساس نہیں ہوتا، بلکہ ایسے توہین آمیز کلام کی تاویلات فاسدہ میں ایڑی چوٹی کا زور لگانے لگتے ہیں۔ فاعتر وایا اولی الابصار۔

## ۳۰۔ دیوبندیوں کا مذہب

دیوبندیوں سے نزدیک مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کے حیر اور چھوٹے سے کالے غلاموں کا لقب ”یوسف ثانی“ ہے، دیکھئے مرثیہ مولوی محمود الحسن صاحب صفحہ ۱۱۔

قبولیت اسے کہتے ہیں مقبول ایسے ہوتے ہیں  
عبد سود کا ان کے لقب ہے یوسف ثانی

## اہل سنت کا مذہب

اہل سنت کا مسلک یہ ہے کہ کسی کو وصف عیب سے تعبیر کر کے یوسف ثانی اس کا لقب قرار دینا یوسف علیہ السلام کی شان میں توہین و تنقیص ہے، ”عبد سود“ کے معنی ہیں کالے رنگ کے حیر اور چھوٹے غلام جن کو دوسرے لفظوں میں ”کالغلیع“ بھی کہا جا سکتا ہے، اگر کسی نے کسی کو یوسف ثانی سے تعبیر بھی کیا ہے تو اس کے صحن کو تسلیم کر کے اور اسے حسین قرار

دے کر کہا ہے، لیکن اس شعر میں تو مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کے غلاموں کو ”عجیلہ ہود“ کا لے گئے کہہ کر اور ان کے محقر و مصغر ہونے کا اظہار کر کے پھر انہیں سیاہ قام مانے کے بعد ان کا لقب یوسف ثانی رکھا ہے، جس میں جمال یوسفی کی صریح توجیہ ہے۔ العیاذ باللہ۔

### ۳۱۔ دیوبندیوں کا ندہب

دیوبندی مسلک میں مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کی میجانی سیدنا عیسیٰ بن مریم کی میجانی سے بڑھ چڑھ کر ہے، دیکھئے مرشد، مصنفوں مولوی محمود الحسن صاحب دیوبندی، صفحہ ۳۲۔

مردوں کو زندہ کیا زندوں کو مرنے نہ دیا  
اس میجانی کو دیکھیں ذری اہن مریم

[www.alahabadi.org](http://www.alahabadi.org)

اہل سنت کا ندہب یہ ہے کہ کسی نبی کے مجرمات اور کمالات میں کسی غیر نبی کو نبی سے بڑھ چڑھ کر مانا تو ہیں نبوت ہے، اس شعر میں مردہ اور زندہ سے حقیقی مردہ اور زندہ مراد ہو یا مجازی، ہر صورت میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تو ہیں ہے، اس لئے کہ مولوی رشید احمد صاحب کی میجانی کا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی میجانی سے مقابلہ کیا گیا ہے، اور پھر مولوی رشید احمد صاحب کی میجانی کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی میجانی پر ترجیح دی گئی ہے جو سیدنا عیسیٰ اہن مریم علیہما السلام کی شان میں صریح گستاخی ہے۔ العیاذ باللہ منہ۔

### ۳۲۔ دیوبندیوں کا ندہب

دیوبندی حضرات کے نزدیک کعبہ میں بھی گنگوہ کا رستہ تلاش کرتا چاہیے، مولوی محمود

اگسن صاحب دیوبندی اپنے تصنیف کردہ مرثیہ کے صفحہ ۱۳ پر ارشاد فرماتے ہیں:-  
 پھریں تھے کعبہ میں بھی پوچھتے گنگوہ کا رستہ  
 جو رکھتے اپنے سینوں میں تھے ذوق و شوق عرفانی

### اہل سنت کا نہ ہب

اہل سنت کے نزدیک کعبہ مطہرہ تمام دنیاۓ انسانیت کا مرکز و مرجح اور سب کے لئے  
 امن و عافیت کا گھوارہ ہے، مردمون کا دل خود بخوبی کی طرف کھینچتا ہے، خصوصاً عارف باذوق  
 پر کعبہ کے حقیقی حسن و جمال اور اس کے انوار و تجلیات کا اکٹشاف ہوتا ہے، ایسی صورت میں جو  
 لوگ کعبہ میں پہنچ کر بھی گنگوہ کا رستہ ڈھونڈتے ہیں وہ علم و عرفان اور ذوق و شوق سے قطعاً محروم  
 ہیں، کعبہ میں پہنچنے کے بعد گنگوہ کا متلاشی ہونا یقیناً کعبہ مطہرہ کی عظمت شان کو گھٹانا ہے۔

ناظرین کرام: تصویر کے دونوں رخ آپ کے سامنے موجود ہیں، اب آپ کو اختیار  
 ہے جسے چاہیں پسند فرمائیں، میں اپنے معبد حقیقی رب کائنات مجیب الدعوات جل مجدہ سے  
 بصدر تضرع و زاری دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ قبول حق کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔ و ہسو  
 پھدی اللی صراط مستقیم و اخیر دعو انا ان الحمد لله رب العلمین وبالصلوة و  
 السلام على سید المرسلین و على الله و صحبہ و اولیاء ملته و علماء امتہ  
 اجمعین۔

سید احمد سعید کاظمی غفرلہ

مولانا حسین احمد صاحب بے نی آ در عرض بگر علماء دین بند  
جماعت اسلامی سے اختلافات عقیدہ مسلک

۷۵

# حصہ

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

از قلمِ

علامہ عامر عثمانی فاضل دین بند

را درزادہ حضرت علامہ شبیر احمد صاحب عثمانی رحمۃ اللہ علیہ

کلینیک فاہنامہ مختلی دین بند

فرنڈز پبلی کیشنر حسین آگاہی تان

جماعتِ اسلامی کے کسی فرد کی ہر ہی نیشن سکھی کیوں نکلا اس کا انعام بیان اور مکمل  
بدافہ تہذیب سے کافی پہلے زمانے کے طرزِ تبلیغاتیں کا حال ہے ریکن جس طرح مخصوص نہ  
جو شیخ انتظام اور حرص و ہموس میں سے کوئی سماجی حیثیت برجی پتی شدید دوستی کے  
ساتھ کسی انسان پر نظری موتا ہے تو عقل و ہوش اور احساس و رجحان اور بصیرت و  
بشارت نسب مخلوب داؤف ہو جاتے ہیں اور اس سے وہ حرکات سر زد ہو جاتی  
ہیں جن کا ارتکاب بدہ فلام حالت میں ہرگز نہ کر سکا۔ اسی طرح مفتیانِ کرام کے دل و ماغ  
پر چلی ہمیں نیشن و خدا کی کہترتی ان کی ساری علیقت اور بصیرت و دانائی کو مندرجہ  
کر کے یہ دعویٰ کیا کہ تم ہر ہی جماعت، اس دین کے کسی فرد کی خدمت فرستائی ہے جبکہ  
وہ سوپریما۔ ہرگز نہ کر کے خود میں فتوحی کفر کے ذمہ میں کیا دیر لفظی تھی۔

تفصیلِ اس احتجاج کی سروزہ "دعوت" دہلی کی ۲۱۹۵۴ کی

اشاعت میں عالیہ فرمائیے اسی نہ حضرت رسول نما قاسم رحمۃ اللہ علیہ کی چند سطریں ان  
کی کتاب "تصقیۃ العقائد" سے نقل کر کے دارالافتادہ دارالعلوم دیوبند کر  
بیمیں اور پوچھا کہ ان سطروں کے لکھنے والے کے باہم میں آنحضرت کا نشریں تیڈیں یا  
خدا جانے کو نہیں مخوس کر دی تھیں اُن میں دو قسم مفتیوں کے دلایخ میں جو کہ ہر دوں  
فترے ملک کے کوتے کوتے کو علم دین کی روشنی پہنچاتے رہے ہیں اور جس کے علم فوپن  
کی قسمیں ہک کھائی ہنی ہیں یہ بات اٹھی کہ ہر ہی جماعت محدودی کی یا اس کے کسی  
چند کی ہے ایس پھر کی تھا آؤ دیکھانہ تاؤ مند برج فیل فتویٰ صادر فریضی۔

### نحوی فہرست الحوالہ

- انبیاء و ملیکِ الدّام معاصی سے مخصوص ہیں اُن کو مرکب معاصی

سچت رائیا ذا بادش) اعلیٰ سنت و مکانت کا عقیدہ نہیں، اس کی وجہ  
خریر خداونک بھی ہے اور عام سلطانوں کو ایسی تحریرات کا پڑھنا  
جاز زمینی نہیں۔“

ضد و اندھ اعلم سید احمد علی سعید، نائب صفتی دار الحلوم دیوبند  
جو اب تک ہے ایسے عقید سے والا کافر ہے، جب تک وہ تمدنیہ میان  
او جمیلہ نکاح ذکر سے اس سے قطع تعلق کریں۔

بهرداران فتا۔ فی دیوبند۔ الہم سعدواحمد علی عاصی اللہ عز

نگیں ہے کہ خدا تعالیٰ مترحم و ملکم حباب مولہ نامحمد طیب صاحب نئم دار الحلوم  
دیوبند نے اس فتوت سے متعلق کوئی بہت طویل تصریح مصنفوں نکو کرا شاعت کے لئے  
اجدادات کو سمجھا ہے، ابھی تک بہادری فظوں سے نہیں گزرا۔ یہ تک مذکورہ فتوت سے  
حضرت العلام مرزا ناقاسم رحمن افغانی حضرت موصوف کاظمی دار الحلوم صاحب برہلیسا ہی حدود بخاریوں کی  
خط پر ڈالی گئی ہے اس کو رصوہ نامہ صرف حضرت موصوف کاظمی ہے، بلکہ ہر اس شخص  
کافر ہے جو حضرت مرزا ناقاسم کی فضیلت و عظمت سے باخبر ہو، اور جو بعد نامی اس سے  
فتوت سے دار الحلوم جیسے سرز ادارے کی ہوئی ہے اس کی مناسب تعلیٰ کرنے کے لئے  
حضرت نئم صاحب سے زیادہ موزوں اور بہتر کوں ہو سکتا ہے؟

نامہ یہ بات بھی قابل غور ہے کہ حضرت نئم صاحب قبلہ صرف یہی تو کر سکتے ہیں کہ  
فتومی مذکور کی طلبی اور حضرت مولانا قاسمؒ کی عمارت کی صحت و صداقت برپا نہیں  
دلائل سے واضح نہ رہا۔ لیکن یہ چیز فی الحیثیت مناسب تعلیٰ نہیں کرتی گی کیونکہ  
حضرت مرزا ناقاسم صاحب رحمۃ اللہ علیہ کا خالق بہمن کا فرد گمراہ ہوا تو کجا سموی فلسفیوں

رَبِّ الْأَنْبِيَاءِ مُحَمَّدُ وَلِدُنْ فِي الْيَتَمَّةِ الْمُخْفِونْ بِعَلِيِّنَا  
سلسلة للطبعات رقم ٢٧

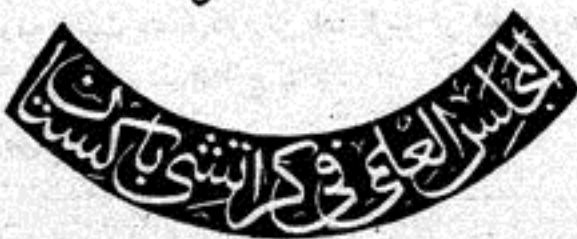


في صدر وراثة الرسالة

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

لِما في العصرِ الْجَارِ الْكَلِيلِ شَرَحُ الْمُؤْمِنَةِ الشَّهِيرَةِ  
(التوفيقي)

قام بنشرها



على كل أحد . "كتاب الفصل" لابن حزم (١) .

هذا مع سعفهم قول الله تعالى : (ولكن رسول الله وخاتم النبيين .  
وقول رسول الله ﷺ : «لأنني بعدي». فكيف يستجز مسلم أن يثبت  
بعدة عليه السلام نبياً في الأرض ؟ حاشا ما استثناء رسول الله ﷺ في  
الآثار المستدلة الثابتة في تزوير عيسى بن مريم عليه السلام في آخر الزمان . ) (٢) .  
وصح الإجماع على أن كل من جحد شيئاً صحيحاً عنده بالاجماع أن رسول  
الله ﷺ أتى به فقد كفر ، وصح بالنص أن كل من استهزأ بالله تعالى  
أو يملك من الملائكة ، أو يبني من الآيات عليهم السلام . أو بآية من القرآن ،  
أو بغريرة من فرائض الدين ، فهي كلها آيات الله تعالى بعد بلوغ الحجة  
إليه ، فهو كافر . ومن قال بي بعد النبي عليه الصلاة والسلام ، أو جحد  
شيئاً صحيحاً عنه بأن النبي ﷺ قاله فهو كافر (٣) . كتاب "الفصل"  
لابن حزم (٤) .

أجمع عوام أهل العلم على أن من سب النبي ﷺ بقتل الخ . وحكى  
الطبرى مثله — أى مثل القول بأنه ردة — عن أبي حنيفة وأصحابه فيم  
تنقصه ﷺ أوبى منه أو كذبه الخ . قال محمد بن سحنون : أجمع العلماء  
على أن شانم النبي ﷺ المستنقض له كافر ، ومن شرك في كفره وعذابه

(١) ص - ٢٤٩ ج - ٣

(٢) كتاب الفصل ص ١٨٠ ج - ٤

(٣) وفيه حديث عند أبي داود من باب الرسل من الجihad، وهو عند الحاكم

أيضاً و"الكتزان" ص - ١٧١ ج - ٧ .

(٤) ص ٢٥٥ و ٢٥٦

نص عليه أبو يوسف في "الأمثال" فقال: أكره أن يكون الإمام صاحب هوى وبدعة، لأن الناس لا يرغبون في الصلاة خلفه هل تجوز الصلاة خلفه؟ قال بعض مثناخنا: إن الصلاة خلف المبتدع لا تجوز، وذكر في "المنتقى" رواية عن أبي حنيفة: أنه كان لا يرى الصلاة خلف المبتدع . وال الصحيح أنه إن كان هوى يكره لا تجوز ، وإن كان لا يكره تجوز مع الكراهة له . وهذا "المنتقى" هو الذي نسب إليه في "المسايرة" مسألة عدم إكفار أهل القبلة ، فسر بعض كلامه بعده ، وفصل كذلك في الشهادة ، ونص في "الخلاصة" أنه صرخ به في "الأصل" ، وكذا نقله عنها صاحب "البحر" . ويراجع ما ذكره في "الفتح" من حيلة تحليل المطلقة ثلاثة.

**والتأويل في ضروريات الدين لا يدفع الكفر.** "علامه عبد الحكم سياكوف" على "الخيال" ، وهو كذلك في "الخيال" :

وچون ابن ترمه مستعد اهل قبله اند در تکفیر آنها جرأت تباید نمود تا زمانیکه ائکار ضروریات دینیه نساید، ورد متواترات احکام شرعیه تکفیره، و قبول ما علم محیته من الدين بالضرورة تکفیر. "سکویات امام رهانی" (۱) .

وجعل في "الفتوحات" (۲) التأويل الفاسد كالكفر ، فراجعتها من الباب التاسع، والثانية، وما تبعها .

والقول الموجب للकفر إنكر مجمع عليه ، فيه نص ، ولا فرق بين أن يصدر عن اعتقاد أو عناد . "كلمات أبي البغاء" من لفظ "الكفر". قال الكمال : وال الصحيح أن لازم المذهب ليس بمذهب ، وإنما لا يكره مجرد التزوم لأن التزوم غير الالتزام . وقد وقع في "الواقف" ما يقتضي

(۱) ص - ۳۸ ج - ۴۰ ج - ۹۰ ج - ۸.

(۲) ص - ۸۵۷ ج - ۲

تاویله لیوافها ، فاما إذا اطردت كلها على وتبة واحدة صارت مبتلة  
النص وأقوى ، وتأویلها ممتع ، فنأمل هذا . ”بدائع القوائد“ (١) .

وهذا يجري في نحو لفظ ”التفوّق“ في عبى عليه السلام أنه الاستفهام  
لا الإمامة ، فإن كل ما ورد في حاله في القرآن والحديث اطرد في حياته .

قال حبيب بن الربع : لأن ادعاه التأویل في لفظ صراح لا يقبل  
ـ ”شرح شفاء“ (٢) ـ فـ من قال : فعل الله رسول الله كذا وكذا . وقال :  
أردت به العقرب ـ والعواذ بالله ـ وأقره الحافظ ابن تيمية بعيته في  
”الصارم المسلول“ (٣) .

فعلم أن التأویل كما لا يقبل في ضروريات الدين كذلك لا يقبل في  
ما يظهر أنه احتيال في كلام الناس ، بـ رفع محل غير واقع ، وقد كان  
الأئمة رحهم الله يعتبرون إرادة التأویل وقصده ، فجاء المتسلون فاعتبروا  
إيجاده ، فـ في ”جامع الفتوالين“ باو عن مالك رحمه الله مثلاً عن من  
أراد أن يضرب أحداً ؟ فـ قـيل له : ألا تخاف الله تعالى ؟ فقال : لا ،  
قال : لا يكفر ، إذ يمكنه أن يقول : التقوى فيها أفعل له ، ولو قـيل  
له ذلك في معصيته ، فقال : لا أخافه يكفر ، إذ لا يمكنه ذلك  
ـ التأویلـ أهـ . ونحوه في ”الخاتمة“ في قصة شداد بن حكيم مع زوجته ،  
وذكرها في ”طبقات الحسنة“ من شداد عن محمد رحـه الله أيضاً ،  
وهو أولى بالاعتراض ، بما ذكره من اعتبار مجرد الامكان ، فإنه لا حجر

(١) وأيضاً في ص - ٥ ج - ١ من ”البدائع والقوائد“ في الفرق بين  
الرواية والشهادة . منه .

(٢) ص - ٣٧٨ ج - ٤

(٣) ص - ٥٢٩

فيه ، وقالوا في الإكراه على كلمة الكفر : إن خطر بىاله التورىة ولم يبور كفر ، فاعتبروا القصد ولرادة التأويل في حمه ، وإن فالتح محل لا يعجز عنه أحد ، في "الميزان" (١) يلساند قوى : قوله إن المزمن ليجادل بالقرآن فيغلب ، وإن المنافق ليجادل بالقرآن فيغلب ، إلا ذكره من ترجمة الحكم بن نافع .

ولذا قال ابن حجر بعد سياق كلام المصنف : وما ذكره ظاهر موافق لقواعد مذهبنا ، إذ المدار في الحكم بالكفر على الظواهر ، ولا نظر للمقصود ، والنبات ، ولا نظر لقرآن حاله ، نعم يعذر مذهب الجهل إن اعتذر لقرب عهده بالإسلام أو بعده عن العلة . كذا يعلم من كلام "الروضة" انتهى . "نخاجي" شرح "شفاء" (٢) . أى فيما أنى بالسب لقلة مراقبة ، وضبط للسانه ، وتهور في كلامه ، ولم يقصد السب .

فإن قيل : كيف تأولت أمرا طائفية التي حملت الزكاة على الوجه الذي ذهبت إليه ، وجعلتهم أهل بيتي ؟ وهل إذا أنكرت طائفية من المسلمين في زماننا فرض الزكاة ، وامتنعوا من أداتها ، يكون حكمهم حكم أهل البغي ؟

قلنا : لا فإن من أنكر فرض الزكاة في هذه الأزمان كان كافراً بجماع المسلمين ، والفرق بين هزلاء وأولئك أنهم إنما عثروا لأسباب وأمور لا يحدث مثلها في هذا الزمان .

منها : قرب العهد بزمان الشريعة الذي كان يقع فيه تبديل الأحكام بالنسخ .

---

(١) ص - ٢٧٢ ج - ١      (٢) ص ٤٢٦ ج - ٤

سرى ذلك في أتباعه الملاعنين ، فهم يصنفون في هباء عيسى عليه السلام ويشعونه في أهل الإسلام ، دع النصارى ، وغضفهم بذلك أن لا يرقى للناس اشتياق إلى عيسى بن مريم عليه السلام ، فيسلموا بذلك الذي الماذى المهدار ، خذله الله تعالى <sup>بـ</sup> وقد ذكر العلامة أن التهور في عرض الأنبياء وإن لم يقصد السب كفر ، وليس من شأن المؤمن ، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل .

### وَمَا قُلْتَ فِي هـ (١)

ألا يا عباد الله قوموا وقوموا خطوبـاً ألتـ ما ذنـ بـ دـانـ  
وقد كـاد يـنقـضـ الخـدـى وـمنـارـه وزـحـزـحـ (٢) خـيرـ ما لـذـاكـ تـدانـ  
يـسـ رسولـ منـ أـولـيـ العـزـمـ فـيـكـ تـكـادـ السـاءـ (٣) وـالـأـرـضـ تـنـظـفـانـ  
وـطـهـرـهـ (٤) مـنـ أـهـلـ كـفـرـ وـلـيـهـ وـأـبـقـ لـنـارـ بـعـضـ كـفـرـ أـمـانـيـ  
وـحـارـبـ قـوـمـ زـبـيمـ وـلـيـهـ (٥) قـوـمـوا لـتـصـرـ اللـهـ إـذـ هـوـ دـانـ  
وـقـدـ عـيـلـ صـبـرـ فـيـ الـنـهـاـيـهـ حـدـودـهـ فـهـلـ ثـمـ دـاعـ أـوـ مـجـيبـ أـذـافـيـ  
وـإـذـ عـرـخـ طـبـ جـنـتـ مـسـتـصـرـأـ بـكـ فـهـلـ ثـمـ غـوـثـ يـاـ لـقـوـمـ بـدـانـ  
لـعـمـرـىـ لـقـدـ نـيـتـ مـنـ كـنـ نـاغـماـ وـأـسـعـتـ مـنـ كـاتـ لـهـ أـذـانـ

(١) وقد سمي الشيخ إمام العصر هذه التصبيحة بإسم: "صلوة النقاب عن جسمة الننجاب" . القادرى .

(٢) قد جاء هذا اللقط لازماً . منه .

(٣) حكاها في "القاموس" مقصراً ، اسم جنس . منه .

(٤) ومظهرك من الذين كفروا . منه .

(٥) من آذى ولآلى فقد آذته بالحرب . منه .

فولیت اعلانی۔ و من میتع غیر الاسلام مدمتا فکن۔ بقبل شفیع بن عاصمہ،  
جسے پیغمبر ﷺ سے اور دین اختیار کیا گیا پھر اس سے قبل نبی موسیٰ علیہ السلام  
حق پرست علماء کی  
مودودیت کے ناراضگی کے اسباب

حراۃ تجویہ  
[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)  
مولانا احمد علی صاحب بحمدہ اللہ علیہ

المشیع  
سلسلہ قادریہ اشیعیہ  
وقتهاجمیں خدام الدین دروازہ ثبیر النوالہ لاہور  
باقچا رام پنجاب پرنسپال ایکسپریس  
قیمت ۵۰ پیسے

میں۔ اور فقط یہی نہیں۔ بلکہ نعمود باشد من ذلک اللہ تعالیٰ  
کو جھوٹا مانتا پڑے گا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہوا ہے۔  
وکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی طرف سے نہیں فرمایا کہتے  
بلکہ یہی طرف سے آپ کے دل پر القاء ہوتا ہے۔ پھر آپ  
فراتے ہیں۔ اب بتلاتے۔ کیا دجال کی احادیث کو خلط کرنے سے  
سارا دین اسلام تباہ اور برباد نہیں ہو جائے گا۔ انتاد اللہ تعالیٰ  
دین الہی سدازندہ رہے گا۔ اور اسے تسلیم نہ کرنے والے اس کا  
خیازہ خود بجلت لیں گے۔

### رسول اللہ پر کذب بیانی کا جہتان

حضور کو اپنے زمانہ میں یہ اندیشہ تھا۔ کہ شاید دجال  
آپ کے عہدہ ہی میں ظاہر ہو جائے۔ یا آپ کے بعد کسی قریبی  
زمانہ میں ظاہر ہو۔ لیکن کیا سارے تیرہ سو برس کی تاریخ نے  
یہ ثابت نہیں کر دیا۔ کہ حضور کا یہ اندیشہ صحیح نہ تھا۔ اب ان  
چیزوں کو اس طرح نقل و روایت کئے جانا۔ کہ گویا یہ صحیح اسلامی  
عقائد میں نہ تو اسلام کی صحیح نمائندگی ہے۔ اور نہ اسے حدیث  
ہی کا صحیح فہم کیا جا سلتا ہے۔ جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں۔  
اس قسم کے معاملات میں بنی کے قیاس و گمان کا درست نہ نکلتا  
جیسا نسب بہوتہ پر طعن کا موجب نہیں ہے۔ ما خوف از ترجمان القرآن

سیاق و سیاق سے مودودیوں کی یہ مراد ہوتی ہے۔ کہ اگلی پھر عبارتوں کو دیکھ کر پھر اعتراض ہو تو کتنا چاہئے۔

اگر وہ سپردودھ کسی کھلے مونہہ والے دیکھے ہیں ڈال دیا جائے۔ اور اس دیکھے کے مونہہ پر ایک لکڑی رکھ کر ایک تاگہ میں خنزیر کی ایک بولٹی ایک تولہ کی اس لکڑی میں باندھ کر دو دھیں لٹکا دی جائے۔ پھر کسی مسلمان کو اس دودھ میں سے پلا یا جائے وہ کہے گا۔ کہ میں اس دودھ سے ہرگز نہیں پیوں گا کیونکہ مسبح حرام ہو گیا ہے۔ پلانے والا کہے۔ کہ بھائی اسیر دودھ کے آٹھ مسروپے ہوتے ہیں۔ آپ فقط اس بولٹی کو کیوں دیکھتے ہو۔ دیکھنے اس بولٹی کے آگے پیچے دائیں بائیں اور اس کے نیچے چار انچز کی گہائی میں دودھ ہی دودھ ہے۔ وہ مسلمان ہیں کہے گا۔ یہ سارا دودھ خنزیر کی ایک بولٹی کے باعث حرام ہو گیا ہے۔ یہی قصہ مودودی صاحب کی عبارتوں کا ہے جب مسلمان مودودی صاحب کا یہ لفظ پڑھے گا۔ اگر خانہ کجھ کے ہر طرف چھالت اور گندگی ہے۔ اس کے بعد مودودی صاحب مزار تعریف کریں۔ مگر جب مکن مودودی صاحب اس نظر سے توبہ گر کے اعلان نہیں

کریں گے مسلمان کبھی راضی نہیں ہوں گے۔ جب تک کہ  
یہ خنزیر کی بونی اس دودھ سے نہیں نکالیں گے۔  
پھر مودودی صاحب کے حادثی ہے ہیں کہ معتبرین  
مودودی صاحب کی عبارتوں میں سے چن چن کر فائل  
گرفت فقرے نکال لیتے ہیں۔ مودودی صاحب کے حادثیں  
سے پورچتا ہوں۔ کیا مودودی صاحب نے جو تمام مفسرین  
تمام مفسرین۔ تمام مجددین اور صحابہ کرام اور رسول اللہ  
صلی اللہ علیہ وسلم پر نکتہ چینی کی ہے۔ کیا ان سب  
مقدس حضرات کی سوانح عمریاں بالتفصیل لکھ کر نکتہ چینی  
کی ہے۔ کیا انہیں کیا۔ جو ان کے خیال میں قابل  
گرفت چیزیں تھیں۔ ان کو چن چن کر عراض کر دیا  
ہے۔ مودودی دوستو۔ یہ چن چن کر کا راستہ مودودی  
صاحب ہی کا گھڑا ہوا ہے

### اللہ والوں کا طریقہ

تحریک مودودیت کے جان شارو۔ اللہ والوں کا  
طریقہ یہ نہیں ہوتا۔ جو مودودی صاحب نے انتیار کر  
رکھا ہے۔ کہ ہر مقدس ہستی کی توہین کرنا۔ حضرت  
شیع احمد سہمند، مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ نکتے

## مودودیت<sup>(۱۰)</sup>

کا

### پول کھونے کی ضرورت

**مودودی صلب کی طرف سے تمام مسلمانوں کو اعلان جنگ**

مودودی صاحب نے تمام مسلمانوں کے خلاف پہلے اعلان جنگ کیا ہے۔ کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کے مقتقہ اور مسلسل عقائد پر وہ شدید اور ناقابل برداشت حملے کئے ہیں جنہیں کوئی مسلمان برداشت رسوائے ان کے جن کی انکھوں پر مودودیت کی پٹی ہاندھی جا چکی ہے) نہیں کر سکتا اب یہ کہتا کہ مولوی صاحبان مودودی صاحب سے لڑتے ہیں۔ یہ غلط ہے۔ کیا جب ڈاکو کسی کے گھر میں گس آئے۔ تو گھر والا ڈاکو سے مقابلہ کر کے اپنا مال اور اپنی جان نہ بچائے۔ اور اگر مال اور جان بچانے کے شے ڈاکو سے مقابلہ کرے۔ تو پھر یہ کہنا صحیح ہے۔ کہ گھر والا ڈاکو ہی بے انصاف ہے کہ ڈاکو سے لڑ رہا ہے۔

ہذا حصہ اللہ تعالیٰ کی رضا حاصل کرنے کے شے اس

مرزا غلام احمد قادری میلان پنجاب

نے اسلام کے نئے کا تھدی کا گرفتار نے قدرت اُن کو اس میں ناکام کیا۔ ۱۹۰۹ء  
ناکامی کی حالت میں اپنے اقرار سے صحتی ہوتی تھی

چونکہ مرزا صاحب کے لفڑیات اُن کے رسائل میں منتشر تھے اور سلامانیل کو اتحاد فرستہ نہیں کر مرزا صاحب  
کی کل تصانیف کو سطعاد کریں۔ اور بہت سے مرزاٹی وقت پر ریکھا ریان الغواہیل سے کام لیتے ہوئے  
سلامانوں کے نفع کے لئے مرزاٹی لفڑیات، توہین اخیراء علیہ السلام، دعویٰ جبوت درستہ ترسی و مکا  
حشر اساد دو گروہ ضروریات کا ایک گھجتیں کر دیا جو خدا کے فضل کرم سے سلامانوں کے لئے ہیئت میڈیت ہے۔

اس رسالہ کا ہم

آشِکُ العَزَّابِ عَلَى حَسِيلِ الْمُهَاجَابِ

اوْلَتْ

# دِینِ مرزا کفرِ حاصل

یہ پہلا جس سلمان کے ہاتھ میں، بوجوہ خدا کے فضل سے کوئی مرزاٹی اس سے اُت کر سکے گا، اس فرقہ کا  
کفر و مسادہ مرزاٹی اقوال سے آناتا ہے کی طرح دشمن کر دیا گیا، توہر سلمان اسکو اور دوسرا کو شنائی

مِظْعَمٌ مُجْتَبَىٰ عَنْ جَلَّ يَدٍ دَهْلَى

مِنْ طَبْعِ مُوكِرٍ

وَالْعِلْمُ دُولَيْنَ سَعَ شَلَّهُ جَوَا

یہ اور مرا صاحب اور مرانی عقائد کفریہ اتوال کفریہ کو تسلیم کرتے ہیں انکا اقرار کرتے ہیں ان کو مدن ایمان سمجھتے ہیں اور جو کسی کیس ناول کرتے ہیں تو وہ بطل، ناول اکاظم پاولیر تھا پر قابل ہے، ایک جگہ ناول کرتے ہیں کہ مرا صاحب کا دوسرا کلام اُس کی تقطیع طارہ تھا ہے یا چارے عاجز ہیں۔ مگر ایمان سے دشمنی ہے مرا صاحب کو جو ہیں اپنے ہیں اس طرز سے یہ رسالہ کمکھا آتا ہے انش تعالیٰ مرتاؤں کی اس سے ہاتھ اکسلاؤں کو استحکامت خواست فرمائے رہیں ایک بینظیر تھا نے مسلمان اس سے نہ اقتضیا ہیں کہ ان مجھ کفریات کو مجھ دیکھ کر مرا صاحب اور مرتاؤں کو مسلمان ہی کہے جائیں۔

ایک بات قابل ذکر ہے مرانی دھکر دیتے کی خرض سے وہ عبارات مرا صاحب کی پڑیں کہ تو یہی حجت ختم نبوت کا اقرار ہے صیہ علیہ السلام کی تقطیع اور عظمت شان کا اقرار ہے، اُس کا انصرخ حاصل یہ ہے کہ مرا صاحب ایمان کے پڑتے کافر نہ تھے ایک بت تک مسلمان تھے اور جو کہ حقال تھے اس وجہ سے اُن کے کلام میں بطل کردہ حق بھی ہے تو اپنی عبارات میں نہیں جنہیں کوئی ایسی بدلت نکھادیں کریں گے نے جو فلان سمجھی ختم نبوت کے غلط بیان کئے تھے وہ غلط میں صحیح بھی یہ مرن کرتے کہ جملے امور علیہ سالم کوئی بھی حصیتی ہو گئیا۔ صیہ علیہ السلام کو جو فلان جلد کا دیکھ کر فرماتا ہے اس سے تو بکر کے سلسلہ ہو گتا ہوں۔ درستہ یہ ہے تو مرا صاحب اور مرتاؤں کی اتفاق طریقہ اسلام ہی کے بوتے ہیں اسی وجہ سے مسلمان دھوکہ میں آجائے ہیں کہ تو یہم بہت کبھی قائل ہیں صیہ علیہ السلام کی تقطیع ہی کرتے ہیں قرآن کوئی مانتے ہیں حرث ارجاد پر بھی ایمان لاتے ہیں خرض تم امرت پاشر امدادیاں جل جل افضل انہر بیوی مسلمان کیون ہوں گے۔ مگر مسلمانوں یہ اُن کے اتفاق ہیں لیکن سجن میں ہے قرآن و حدیث نے بتائے ہیں سخوان کے وہ میں ہم مرا صاحب نے تفصیلت کی کہ کفر کی بنیاد مالی ہے۔ لفظ ابوداء مرتاؤں کی کفر کی جوائی ہیں۔ جب تک ان عذابیں سے صاف تو ہر دکھانی یا تو بہ کریں تو ان کا کچھ اجتناب نہیں۔ مسلمانوں کی واقعیت کے لئے مرتاؤں کے اذباب کے چنان قوال لکھدے ہوں وہ درستہ یہ ہے تو نسلوم اور کبت عذر ایسے کفریات بھرے ہوں گے۔

جو ایمان کی خدعت ہے اس عرض سے کہ اس عاجز و مخلج الی رحمت اشتھار کے لئے اور جلالی اعتماد کے لئے ما فروذیں کا انش تعالیٰ اسلام پر قائم رکھے ہیں وہ خاتمه بالآخر فرمائے۔ آئیں صیہ علیہ السلام کی توہین کے متعلق وہ مرانی جواب دیتے ہیں وہ تھا رسالہ میں بینظیر تعالیٰ پرے آگئے ہیں، دو سلسلہ ختم نبوت دو ہوئی نبوت سپریتیاں ہیں کہ مرتاؤں کے لئے تو مرتاؤں کی یہ عبارات ہی کافی ہیں کہ مرتاؤں کو

قالَ اللَّهُ عَلَىٰ

وَكَلَّا لِيَمْبَعَدَ عَنِ الْمُسْتَقْرَىٰ مُفْلِذَكَ

پُرْلَ آیت‌زیره دال است بعرق قیاس، پرگر یان اخواص من میزی از خود  
قریب اصل است دامس؛ در سار

# قصص الاكابر

قصص الاصغر

اخزو از مراعط و هنرخات همیم اند و بدین اینکه باش شریعت و فتوح حضرت علی‌هزاری  
شاه محمد اشرف علی صاحب حق زی نیاز نداشت

المَكَّةُ بَيْنَ الْأَشْرَقَيْنِ

جامعه اشرفتیه، فیضتیه، لاہور

نے عرض کیا فلسفہ کا رام چپر تو ضرور ہے فرمایا ہل عمق نظر اور وقت نکار اس سے پیدا ہوتی ہے۔ ایک طالب علم فلسفہ جانتا ہوا اور ایک نوجانا ہو تو دونوں میں اتنا فرق ہجاتے ہے کہ فلسفہ دان کو سمجھانے میں سہولت ہوتی ہے۔ ایک بار حضرت لکھری تھے سس مرؤتے دیوبند کے نصاب سے بعض کتب فلسفہ کو خالج فرمایا تو بعض طلبہ حضرت مولانا محمد عقیقب صاحب سے شکایت کرنے لگے کہ حضرت نے فلسفہ کو حرام کر دیا۔ فرمایا ہرگز نہیں حضرت نے، نہیں حرام کیا بلکہ تمہاری طبیعت نے حرام کیا ہے ہم تو پڑھاتے میں اور ہم کو تو یہ امتیاز ہے کہ جیسے بخاری اور سلم کے پڑھانے میں ہم کو ثواب ملتا ہے جیسے ہی فلسفہ کے پڑھانے میں بھی ملے گا۔ ہم اعانتِ الدین کی وجہ سے فلسفہ کو پڑھتے پڑھاتے ہیں، جلد نہ کرو۔ (۳۶) ایک شخص نے پوچھا کہ ہم بریلی والوں کے چیخے نماز پڑھیں تو غاز ہو جائے گا یا نہیں۔ فرمایا حضرت حکیم احمد رضا (حاطم العالم نے) ہاں ہم ان کو کافر نہیں کہتے۔ اگرچہ وہ ہمیں کہتے ہیں، ہمارا تو مسلک یہ ہے کہ کسی کو کافر کہتے میں بڑی اختیاط چاہیئے اگر کوئی حقیقت میں کافر ہے اور ہم نے ذکر کوئی حدیث بہلا دا گرہم نے کافر کہا تو حقیقت حال اس کے نکالتے ہے تو یہ بہت خطراں کی بات ہے۔ ہم تو قادیانیوں کو بھی کافر کہتے تھے اور وہ ہمیں کہتے تھے اُن اب جبکہ ثابت ہو گیا کہ وہ مرتضیٰ صاحب کی رسالت کے قاتل میں تھے ہم نے کافر کا فتویٰ دیا ہے کیونکہ یہ تو کافر صریح ہے اس کے سوا ان کی تمام باتوں کی تاویل کر لیتے تھے گروہ تاویل میں عبد ہی ہوتی تھیں۔ ہم بریلی والوں کو اب بتوکہتے ہیں اب بھا کافر نہیں ہاں ایک مسلم علم غیب ہمارے اور ان کے صدیان ہیسا مخالف ہے کہ کاس میں اشتابت صفت باری تباہ لے گیر کے لئے لذم آتی ہے مگر ان کی تاویل کا قادیانیوں کے احوال کی تاویل سے زیادہ دشوار نہیں اور اب تو سُنابے کہ وہ علم غیب کو جناب

قطبنة

قال اللہ تعالیٰ قو لو اللہ اس حسنا آئی  
چون نس مزبور فبراست الامطلوبیت کلمات حسنة تکلما بالمطابعہ  
و استعمالا داشتاعہ بالائزام و کرامہ

## الاقاضیات الیومیہ

من

## الاقادرات القوییہ

حضرت سید حسن حسین

ک حسنیت از منوقات مرار الحکیم الرازی مولا احمد اشفعی حنفی  
قدس الشهداء مصداقی بود ان یعنیں کلمات حسنہ بناء علیہ  
احضر ہوئن ناخم مکتبہ تالیفات اشرنیہ تھانہ بھون ضلع منطقہ  
اشاعت کرد

## ملفوظات

### انعامات الیونیورسٹی

کیا معلوم نہ تھا کہ یہ عثمانی کامیڈان تھا۔ اپنے دیلے تو اس راہ میں پول ہی اپنا سامنے کر رہ جاتے ہیں۔ جب ایک چوک کا بھی برداشت ہیں تو اس راہ میں توہارہ تکواریں اور چھپریاں اور ادے چلتے ہیں۔ اس وقت کیا کرو گے ماں سیکو مولانا فرماتے ہیں ۵

### تو بیک زندگی گزدانیِ زمین

### قبر جنمے چہ میدانیِ زمین

در بزرخے تو پوکیسہ شوی پس کجا صیقل چاہیئنہ شوی  
ملفوظ : فرمایا کہ ایک صاحب کا خط آیا ہے کہ میں نے آپ کا بستا بابا ذیفہ شردار کیا تھا ایک پڑھنم جو گیا کوئی از نہیں ہوا۔ اس سے کوئی پوچھ کر بنہ ڈالیں نے یہ کہ دعویٰ کیا تھا کہ متروک اثر ہو گا۔ فرمایا کہ میں ہو مناسب تقدیر کا گلا دیتا ہوں اُن سے یہ لفظ بے کریں اب یہ جواب رہے سکتا ہوں۔ پس زندگی کے وجوہ کے عقایب کا ناس کر دیا ہے۔ ان کی دکانداری ٹھیکی اور لوگوں کا دین اور خراب بر باد ہوا۔ ان کو تو اپنے لفظ سے حرق میں ہوتے ہیں جائے یاد و نفع ہیں۔ انہیں اپنے خلوص مائنڈوں سے کام۔ ان جاہل ہیروں اور فقیروں کی بدولت بڑی گمراہی پیشی۔ اللہ ہمچنانچے جمل اور بدینہی سے۔

ملفوظ : ایک مدرسہ گفتگو میں فرمایا کہ دیوبند کا بڑا مدرسہ ہوا تھا تو اس میں ایک رئیس صاحب نے کو شش کی تھی کہ دیوبندیوں میں اور بیلویوں میں ملخ چوچے میں نے کہا ہماری طرف سے تو کوئی جگہ نہیں۔ وہ نماز پڑھلاتے ہیں ہم پڑھ لیتے ہیں۔ ہم پڑھاتے ہیں وہ انہیں پڑھتے تو ان کو آمادہ کر دیا۔ مرا جاہا فرمایا کہ ان کے کہہ آمادہ نہ ہاگیا، وہ سے کیا کہتے ہو۔ تب کل طباۓ میں ایک نماص بات یعنی پسیدا پرگی ہے۔

تُعَرِّفُ مَنْ تَشَاءُ وَتُنْذِلُ مَنْ تَشَاءُ

امحمد رضا خان صاحب بریلوی کی حسام الحرمین کا جواب  
خود علیہ حریر ہیں زاد جاتہ شرف و تعظیما کے قلم سے

# المُهَنَّدُ عَلَى الْمُفْنَدِ

معروف بـ

الْقَدِيْقَاتِ لِدَقْعَةِ الشَّلِيْسَاتِ

تمیت مترجم

ماضی السَّفَرَتَيْنِ عَلَى خَادِعِ أَهْلِ الْحَرَمَيْنِ



جس سماحت دریبد کے عقائد فحیلات کی آئید تو یعنی ہر کو زیارت یا بھر کے مکار کی تصریح  
ثبت ہو چکی ہے

شائع کنندہ

مِنْكِبَةُ حَقِيقَتِهِ ○ جامع سجدہ سبیل جبل

زیر نگرانی : حضرت مولانا عبد الواطیق سلطان فاضل دریبد

کے غن اور ان کے مال و آبرو کو اور تمام لوگوں کو غصوب کرنا تھا شکر کی جانب اور سلف کی شان میں گستاخی کرنا تھا، اس کے پارسے میں تمہاری کیا رائحتے ہے اور کیا سلف اور اہل قبلہ کی تحریر کر کم جائز بحث ہے، یا کیا مشرب ہے؟

التجدی یستحل دماء المُسلمین  
وامو الهم واعراضهم وکان ینسب  
الناس حلّهم الى الشّرك ویسیب  
السلف فیکت ترون ذلك وهل  
تعوزون تکفیر السلف والمُسلمین  
وأهل القبلة ام کیف مش بحکم-

## جواب

## الجواب

ہمارے نزدیک ان کا حکم وہی ہے جو صاحب درختار نے فرمایا ہے اور خواجہ ایک جامعت ہے شوکت والی جنہوں نے امام پر پڑھائی کی تھی تاویل ہے کہ امام کو باطل ہی فرقہ الی مھیت کا ترکیب بحثتے ہے جو قاتل کو واجب کرتے ہے اس تاویل سے یہ لوگ ہماری چاندن مال کو ملال بحثتے ہوئے ہی عورتوں کو قیدی پرستی میں آگئے فرماتے ہیں ان کا حکم باعیشوں کا ہے اور پھر یہ بھی فرمایا کہ ہم ان کی تکفیر صرف اس لئے تھیں کہ کفر فعل تاویل ہے اگرچہ باطل ہی سبی اور علام شامی نے اس کے عادیتی میں فرمایا ہے بیساکھ جامarse زمانہ میں عبد الراب کے باعین سر زد ہوا کہ جمہت سکھ کر جرمین شریعت پر تطلب ہوتے پہنچ کر خبل نہیں بتاتے تھے مگر ان کا سعیدہ رسم تکارکار لبس وہی مسلمان ہیں اور جو ان کے

الحکم عندنا فيهم ما قال صاحب الدر المختار و خوارج هم قوم لهم منعة خروج على بتأويل يرون انه على باطل كفر و معصية توجب قتاله بتأويلهم يستحلون دمائنا و اموانا ويسبون نساننا الى ان قال و حكمهم حكم البغاة ثم قال وانا لم نکفرهم لكونه عن تاویل وان كان باطله . و قال الشامي في حاشیته كما وقع في زماننا في اتباع عبد الوهاب الذين خروجوا من نجد وتغلبوا على المرميين و كانوا ينتعلون مذهب الخانلة لکنهم اعتقادوا انهم هم المسلمون وان من خالف اعتقادهم مشركون واستباحوا بذلك قتل اهل

حیثیہ کے خلاف ہو وہ مشکر ہے اور اسی پا پر  
انہوں نے اپنی سنت اور علماء اپنی سنت کا تسلیم  
سمجھ کر کا تھا اسی سبک کا اتنا تعانی لئے ان کی کھوٹ  
توڑ دی۔ اس کے بعد میں کہتا ہوں کہ بعد ازاں اب  
اور اس کا تابع کرنے شخص بھی ہمارے کسی سلسلہ  
مشکر میں نہیں رکھیں وہ فتنہ و فتاد محدث کے علی سلسلہ  
میں وہ تصرف ہیں۔ اب رہا مسلمانوں کی جان  
مال آبر و کا حللاں کہجنا سو یا ناتھ ہو گا یا اخن  
چر گرا ناتھ ہے تو یا بلاؤں یا یوں ہو گا یوں کفر اور  
خارج از اسلام ہتھا ہے اور اگر ایسی اولیٰ ہے  
جس سور شرعاً جائز نہیں تو فتنہ ہے اور اگر حق ہو  
کہ جائز بلکہ واجب ہے۔ یا ان سالف اہل الہاد  
کو کافر کننا سو یا شاہم ان میں سے کسی کو کافر کہتے  
یا سمجھتے ہوں بلکہ فعل ہمارے نزدیک فتنہ اور  
دین میں اختراع ہے۔ ہم تو ان بد عقیقوں کو بھی  
جو اپلے قبیلے ہیں جب تک دین کے کسی ضروری  
حکم کا انکار نہ کریں کافر نہیں کہتے۔ اہل جس  
وقت دین کے کسی ضروری امر کا انکار رہا یہ  
ہو جانتے گا تو کافر بھیں گے اور اس طبق کہیں کہے  
بھی طریقہ ہمارا اور ہمارے جملہ مشائخ حضرت  
اللہ کا ہے۔

السنة و تهل علمائهم حتى كسراته  
شوكهم ثم اقول ليس هو ولا احد  
من اتباعه و شيعته من مشائخنا في  
سلسلة من سلاسل العلم من الفقة  
والحدیث والتفسير والتصرف واما  
استحلال دماء المسلمين واموالهم و  
اعراضهم فاما ان يكون بغير حق او  
بعن فلن كان بغير حق فاما ان يكون  
مو غير تأويل فمحفوظ خروج عن  
الإسلام وان كان بتاويل لا يسع  
في الشيع ففسق واما ان كان بعن  
في اثر بيل واجب واما كفیر السلف  
من المسلمين فخاشا ان تحفروا هذا  
منهم بل هو عندهما رفض وابتداع  
في الدين وتحكير اهل القبلة  
من المبتدئين فلا تحفروا لهم ما  
لم ينحرروا حكمها ضروري من  
ضروريات الدين فذا اثبت انكار  
امر ضروري من الدين تحفروا لهم  
ونحتاط فيه وهذا دأينا و دأب  
مشائخنا رحمة الله تعالى۔



ارشاد فرمایا ایک بیت ادھر و آپ کے او، و نبیوی جد ارشاد فرمایا انہم سیوان اور شل جلال اللہ احمد اکفر و المیتہ  
عذر بر کم تھیں میون سب کو شال بر کر کے یہن ارشاد فرمایا کہ انکم میتوں بالکل میسے چاہتے نبیوی صلیم اور حیات میں  
است مرد فرق ہے چنانچہ اسکے بیانات کے لئے تقریر واقعی اور محیر یہ اکانی اور اق لذت میں اگرچہ جو ہے اسی  
موت نبیوی صلیم اور نبوت میون میں بھی فرق ہے اور بوجہ فرق ہیں الگوتین میں فرق ہیں الجایتین ہی اداہا کی  
بانا پر لازم ہے کہ دم نبیوی صلیم اور نبوت میں فرق ہو اس لئے لک انہم انہم الموت چنانچہ عذاب و عذگیم لے  
جی اپنے کلام پاک میں موت اور زم دلوں کو ایک سماں میں جھینجا ہے اور ایک دل میں دل میں یا پر فرماتے  
ہیں اللہ تینی اللہ تینی میں وہیا واقعی لمست فی مناہیا جب دلوں کی حقیقت تو فی اوساک ہوں جائے  
اوساک کا قدم اسکا پڑاں ہے جیسے موت تقدیم حیا خدپر والکرت کرنی ہے تو بخوبی حال وقت اسکا پڑا  
ہو گھاڈی حال وقت اسکا لوم ہو گھاڈی کی موٹکے وقت استار حیات ہو گھاڈی اس کی فرم کے درخت میں  
استار ہی ہو گا فرق ہو تو شدت استار و ضعف استار ہو یا یوں کہیے کہ موت میں سرہ قوی اور قوت  
ہو اور نوم میں سرہ ضعف اور لطف ہو اور جان وقت موت افظال عجیات ہو یا ان وقت لوم ہو جو اپنے اطلع  
حیات ہو فرق ہو تو یہ ہو کہ موت میں انتظار نام ہو اور نوم میں اسی جو انتظار ہو اس میں وجد اتصال کل  
خود باقی رہے بلکہ رسول اللہ کم کے ذمہ میں ہی اسی استار حیات ہی ہو گھاڈی اوس مسودت میں جسے کہاں ملا  
سابق وقت استار حیات میں بعد وقت آجائے ادھر خواب میں ادھر وی میں کچھ فرق ہو چاہے  
آنحضرت مسلم کا کلام اس ہی چنان کی تصدیق کرتا ہے فرماتے ہیں تمام یعنی ولایات قلبی اور کمال یعنی  
اس قیاس پر جمال کا عالم بھی ہو ہونا چاہئے اسلئے کہ جیسے رسول اللہ کم کے بعد مشایست اور حاج  
میون بن جعلی حقیق سے ہم فارغ ہو جکے ہیں مصنف کیا ہے الیات ہوئے ایسے ہی دجال بھی بوجہ  
نشیست ایک عکس کھا رجکی طرف ہم اخوا کر کچھ ہیں مصنف بھیا۔ الیات ہو گھاڈی اوس وجہ سے اسکی حیات  
قابل انٹکاک ہو گی اور موت و نوم میں استار ہو گھاڈی ایک اور شایدی بھی وید علم ہو جو ہے کہ ایں میں  
بس کے دجال ہو یہ کا صاحب کہ کو ایسا یقین تھا کہ کم کھا جائے خو ایسے نوم کا دری حال بیان کرتے ہو جو رسول اللہ  
صلیم نے پہنچت ارشاد فرمایا یعنی بیان بیارت امارت وہ بھی ہی کہتا تھا کہ تمام عینہ ای طلاق ای طلاقی  
لوس وجہ سے خیال نہ کرو یعنی دجال کا نام اور دجال وار وار کو خاکر ہونا اور بھروس کے ساتھ این صیادی  
کا دجال ہونا زیادہ ترجیح ہوا ہا ہے اور اس کی بحث کلکن تو یہ جاتا ہے اسے سماں کے میان میں اس بناء پر

**إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ**

الحمد لله والمنة كي ي رساله مولده جنابت ائمه ائم فاسقين  
منيل التباس وروض اثراهم بسنيه

# شیخ میرزا امام افاض

بـ اـ هـ

راحتر محمد علی مالک کتبخانہ امدادیہ دیوبندی  
بمی جوب بر ق پر نہیں طبع کر کر

**کتبخانہ امدادیہ دین دینے شاکیا**

کتبخانہ امدادیہ دین دینے شاکیا  
کتبخانہ امدادیہ دین دینے شاکیا

## نَسْمَةُ الشَّرِّجَمِ الرَّحِيمِ

کیا فرماتے ہیں علار دین اس باب میں کمزیدتے ہے تھی ایک حالم کے سے کی تصدیق ایک حقیقتی میں  
تھیں کی حقیقتی وربارہ قول ان جہاں میں ہو رہا شور و غیروں میں ہے ان اللہ خلق مسمی الاضدین  
فی کل ارض ادم کا دمکتہ نہ کر دے اپرا ایم کم و عیسیٰ کیسی کو رو بھی کنیکو  
کے یہ مبارکہ خبری کی کہ میسا یہ حقیقت ہے کہ حدیث مذکور صحیح اور مستحبہ اور زمانہ کے مطابق  
جدا پہاڑیں اور ہر لئے میں تلاویق اللہ ہی ہے اور حدیث مذکور سے ہر بخششی میں اعیا و کامونا سلام  
ہوتا ہے لیکن اگرچہ ایک خاتم کا ہوتا مبلغات باقی میں تاہت ہوتے گراس کا شہر ہوتا ہے اس  
فاقاہ پیشین میں الشرطیہ و علم کے ثابت خیس اور دھیہ میرا حقیقتہ ہے کہ خاتم نماش اخلاقیت علم کے ہوں گے  
کہ لوحہ دادم جس کا ذکر نہ ہے مرتضیٰ احمدی میں ہے اور سب تلاویقات سے اللہ ہے وہ اسی بیتے  
کے آدمی کی اولاد بے بالا جلیع اور بارے حضرت صلم سب اولاد ادم سے افضل یعنی تو پا شریع  
آپ تمام تلاویقات سے افضل ہوئے پس دوسرے مبلغات کے فنا تمہاروں مبلغات میں داخل ہوں اپکے  
مالی کی طرح نہیں ہو سکے اپنی اور بادا اس تحریکے نہ ہوئے کہتے ہے کہ اگر شرع سے اس کے  
خلاف ثابت ہو گا تو میں اسی کو مان لوں گا میرا اصرار اس تحریکے نہیں بس ملا اخلاقیوں است  
یہ ہے کہ الفاظ حدیث ان مخصوص کو سمجھیں ڈھیں اور نہ یہ بوجہ اس تحریر کے کا غریبانا سخن مبلغات  
الی سنت و جاماعت سے ہو گا ما نہیں ہیزدا تو جزو دا بد

اَكْلُونَ وَهُنَّ رَبُّتُنَ الْجَنَّاتُ وَالْمُصْلَوَةُ وَالسَّلَامُ كَلَّا رَسُولُنَا تَحْوَى الْأَنْجَانَ وَالْأَنْجَانَ  
وَإِنَّمَّا تَحْوَى الْجَنَّاتُ بِدَرَدِ وَسَلَوةٍ كَمَا قَبْلَ عَرْضِ جَنَابٍ يَكُونُ شَاهِنَّا مِنْ شَاهِنَّا مِنْ

کتبے چالائیں تاکہ تم بجواب میں کسی دقت نہ ہو سو حکوم کے چالائیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خاتم ہوتا  
بمانی ہتھی ہے کہ آپ کا زندگانی اور سالیں کے زمانے کے بعضا و رایب سب میں اُٹھنی ہیں بلکہ اُٹھنے  
میں ہٹنے کا کوئی تقدیر یا تائید نہ میں بالذات کیوں نہیں۔ پھر تمام درج میں دیکھنے پڑھنے اُٹھنے  
و خلاصہ النسبت فرلنہ اس صورت میں کہ تحریک ہو سکتا ہے اُس اگر اس صرف کو اضافہ درج  
میں سے دے دیجئے اور اس مقام کو مقام درج قرار دو دیجئے تو اہتمام غایبیت باعث تاریخ نہیں  
ہو سکتی ہے مگریں جانتا ہوں کہ اسی اسلام میں سے سیکھو بات اُوار انہیں کاس میں ایک اونصا  
کی جانب تحریک پاٹھ زدہ کوئی کاہدیم ہے آخراں و صدر میں اور تقدیق اس قتل و ریخت حس و  
نسب و مکونت و اینہ و احصا میں جلوسوں یا اور دفعائیں پچھے دل بخوبی کیا فرق ہے جو اسکو  
ڈگر کیا اور اس کو نہ کر دیکھا دو۔ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جانب نہشان قدسکا احتمال کیوں کر  
اُن کمال کے کلامات ذکر کیا کرتے ہیں اور اسی دیے ہو گوں کے اس قسم کے احوال بیان کیا کرتے  
ہیں اہتمام نہ ہو تو تاریخیں کو دیکھ دیجئے باقی ہے احتمال کریں ورنہ آخری دن تھا اس لئے سید باب اجاع  
در جہاں نہیں کیا ہے جو کل تھیت و جو سی کی طلاق اُن کو کرنا کریں گے ایسا فی حد ذات قابلِ حادثہ ہو  
پہنچنے والکان میں کل اپنا احتمال رکھ جا لکھ اور جلد و لین رَسُولُ اللَّهِ وَعَاتِهِ النِّسَاءُ میں کیا کتاب  
خاتم ایک کو دوسرے بر عرض کیا اور ایک کو استدیک مذاہدہ و سرے کو استدیک قرار دیا اور  
ظاہر ہے کہ اس قسم کی بیرونی اور بی ارتباً طلاق کا کام سوچنے میں اگر بہا باب مذکور  
ہیں تھا تو اس کے تھے اور یہیں سوچتے بلکہ نہایتیت اور بات پر ہے جس سے تاثر نہ لے اور  
سید باب مذکور خود کو لازم آ جاتا ہے اور نہیں تو اسی دلہلا اور جوانی ہے تفصیل اس اعمال کی ہو  
کر صورت پاٹھن کا قصر موصوف بالذات پر تحریک ہو جاتا ہے جسے موصوف پاٹھن کا صفت و صرف  
بالذات سے مکتب ہوتا ہے موصوف بالذات کا صفت جو کذاں ہوتا اور غیر مکتب من الذات  
لطف بالذات ہی سے معلوم ہے کسی غیر سکتب اور مستدیک میں ہوتا ہے اسی مثال در کارہ متو سیئے میں  
وہ کسانا درود دیوار کا نزد اگر اپنے کاٹیں ہے تو اپنے کاٹ کا نور کسی اور کاٹیں ہیں اور تاری  
غرض و صفت ذات ہوئے سے اتنی کمی ہی کیا جائے ہے وصف اگر اپنے کاٹ کا ذات ہیں تو جو کام کو  
دی موصوف بالذات ہو گا اور اس کا نزد ذات ہو گا کسی اور سے مکتب اور کسی اور کاٹیں ہو گا  
الظرفیت یا بات یہ یہی ہے کہ موصوف بالذات سے اُنگے مسلط ہو جاتا ہے جو پنج خدا کے ہے کسی اور  
خدا کے نہیں کیوں جو اُنریبے تو یہی ہے میں مکانت کا دیجو دا اور کلامات وجود و سب عرضی نہیں باقی

ہر نمائش بہت ہوتا ہے اور آپ کا اس و صحن میں کسی کی طرف منتظر ہوتا ہے میں ہمارا لذت شدہ ہوں یا  
کوئی اور اسی طرح اُر قرض گیئے اُپکے زمانہ میں بھی انسانوں میں کسی اعنة میں میں یا انسانوں میں  
کوئی نئی ہوتا ہے میں اس و صحن ہوتا ہے اپنے کام کا خاتم ہوتا اور اس کا سلسلہ تبوت ہر طور  
اُپ پر ختم ہو گا اور کوئی نہ ہو گل کا سلسلہ تم ختم ہوتا ہے مجسم مکن البشری ختم ہو گیا تو مرسل  
علم دل کیسا چیز عرض احتمام اکابر میں کی جگہ کیا جائے ہمیں تے عرض کیا تو اپنے قلم ہو گا اینما، لذت  
می کی سبست خاص ہنگامہ بلکہ اگر بغرض اپکے نہ لے میں بھی ایسی اور کوئی نئی ہو جیسی آپ کا  
خاتم ہو تا پیدا ہو رہا ہے مگر حصے الاطلاق خاتم نہیں اسیات کو سعی ہے کہ اس تکمیل کا کوئی  
دیکھے اور علیہ ہموم تمام انبیاء اور کام خاتم کے اسی طریقہ الاطلاق عطا شہین ہو آیۃ اللہ الذی حق  
سواس دسن الارض شہین تینزل الا مریمہن ..... میں فاقع ہے اس بات کو  
معنی ہے کہ سوا ایمان ذاتی ارض و مابعد اتفاق سوارات اور نقد ارض سے مفہوم ہے اور ان اور نوں لفظون کا ذکر گرتا اس باب میں بزرگ استاد ہے اور نیر علاء و اس ایمان کے جو پوچھا جائے  
لوارم ذاتی را اختیوف سایا بات ذاتی خود کیلئے لوارم وجود ہوں یا مختاری میں اسما و الارض تھے  
اور بالآخر امام ہستے بڑھا لو یو ہیں اسما و الارض مانعت ہوئی پہانے سواس میں سے مانٹ  
تی الحدود اور مائلت فی البعد اور فوق و تحت ہونے میں مائلت قرائی حدیث مرفوع سے معلوم  
ہوتی ہے جس سے تھنی سیچ ارصین معلوم ہو اے اور ما حب شکوہ نے بھوالا امام ترقی اور امام  
احمد باب بدینگان میں اس کو روایت کیا ہے اور ترمذی میں کتاب التفسیر میں سورہ مدید کی  
تفسیر میں ویسیت کیا ہے وہ حدیث یہ ہے۔ و من ایمیر ریہ قال میانہ اللہ تعالیٰ عظیمہ سلم  
جاس و اصحابہ ذاتی علیہم حساب قال بی اللہ تعالیٰ اللہ علیہ وسلم تدرون ما ہذا قالوا اللہ رسول اللہ تعالیٰ  
بینہ العنان به روایات الارض یوں قبا اللہ اے قوم لا یشکرون ولا یدھون ثم قال سل تبدیل  
ما فرق کم قالوا اللہ رسول اعظم قال فاہیں الرفع سقف معقولا و موج مکنون ثم  
فتال هل تدرون ما یکم و بینہما قالوا اللہ رسول اعظم قال یکم و بینہما خسماۃ عام ثم  
قال هل تدرون ما فرق ذلك قالوا اللہ ورسوله کو اعلم قال سماہ ان یعد ما یہی خسماۃ سنۃ  
تم قال ذلك ہے عدیع سوارات ما ہیں کل سماہیں ما ہیں سماہ الارض ثم قال هل تدرون ما فرق  
ذلك قالوا اللہ ورسول اعلم قال فوچا لارمش و بینہما میں اسما، بعد ما ہیں سماہیں ثم قال هل

اب اسی اقرار کریں بلکہ اس سے بھی قبیلہ عکارانہ اور اس تو ملتہ بہ رحال نہ مسلم کا حصہ ہی مانا جاوے یہیں تو پچھے اندھے شہری نہیں بلکہ سات نہیں کی جگہ انہیں خود دو لاکھ دو بیس نئے سیطروں اور نہیں کیوں کہ تو اس زمانہ میں بھروسے کوئی وحشت نہیں کی اسی ترتیب کا عرض نہ کی حدیث سے معارضہ رہا۔ اقر حکوم اسیں سات سے زیادہ کی غنی نہیں سوجیا تھا لاشہد کی وجہ پا وہ جو دفعہ اپنے احمد حدیث یہ جرأت ہے تو اقرار اراضی زمانہ از سعیج یہیں تو پچھے درجی نہیں ٹالا وہ پریں بر تقدیر خاتیت نہیں انکار کرنے کی وجہ سے کھو گئی تھیں کچھ افزائش نہیں ظاہر ہے کہ اگر ایک سارہ آباد وہ اس کا ایک شخص حاکم ہو رہا سب میں قابل تو بعد اس کے اس شہر کی بر برد و سرا و میا کی شہر آباد کیا جائے اور اس میں بھی ایسا ہی ایک حاکم ہو سب میں قابل تو اس شہر کی آبادی اور اس کے حاکم کی حکومت یا اس کے فردی فضل کی افضلیت سے ح کی فضل شہر اول کی حکومت یا افضلیت میں کچھ کی ہے اجنبی اور اگر صورت تسلیم اور چیز نہیں کے وہاں کے آدم و نوح دیلم یا علیم اسلام ہیں کے آدم و نوح علیم اسلام وغیرہ ہم سے زمانہ سابقین میں ہوں تو باوجود اکثر ایسی بھی تباہی خاتیت زمانہ سے انکار نہیں کے لا جدید ہاں کے فردی حکوم کے سوات میں کچھ محنت کیجئے ہاں اگر خاتمیت بخست انصاف ذاتی بوسنے ہوتے لیکے بھی اس بھر ان سے عرف رکا ہے تو پھر سو ارب ملی ایک دلخواہ اور کسی کو فراد تصور دیا جنہیں میں سے مغلیزی حکوم کیسے تبلیغ اس صورت میں فقط اپنیار کی افسر ادخار ہی بھی پہنچی افضلیت ثابت ہے ہو گئی افراد تعددہ پر بھی ایسی کی فضیلت ثابت ہو جائیں گے اکثر اعراض بعد زمانہ نبوی حکوم کوئی نہیں سیدا ہو تو یہ مری خاتیت عدیتی تسلیم کچھ فرق نہ تھے گاہ پڑھ جائے کہ آپ کے حاضر کسی اور زمانہ میں یا فرض یکجئے اسی زمانہ میں کوئی اور بھی گورنریکی جائے یا یہ شہوت اثر کو روشن نہیں کیا سے تبلیغ اس صورت ہے صادر ض و نیافت خاکم نہیں نہیں جو لوں کہ جیسا کہ ایک اثر بذبھی نیافت روایتی خاتم ہے اور اس سے بھی واضح ہو جائیں گے اس کا احساس دوہم تک اس اثر میں کوئی علت غاصہ نہیں جو اسی ساہے انکار نہیں کیجئے کیونکہ مگر اول قوام سے حقیقت کا من ارشی نسبت صحیح گھاہی اس بات کی دریں ہے کہ اس میں کوئی علت غاصہ نہیں کہ درمیں فتح نہیں دوسرے شذوذ خاتمی کیا تھیں جو اس کا مخالف ہے اور علت تھی تسبیحی تھی اگر اور کوئی آیت یا حدیث ایسی ہی بروئی جس سے ساختگاں زیادہ نہیں کہا جو اسی ایسا رکام دیں جو نہیں کیا اور نہیں کیا اس کا مکمل تکمیل کیا جائے گا

اپریل کی کتب صانعہ ملکے دیوبند خریدتے وقت ہولوی سید احمد الک بتجانہ اعزاز دیوبند علیہ کے

اللَّهُمَّ إِنِّي نَسْأَلُكُكَ مُغْفِرَةً لِّذَنبِي وَمَا أَفْعَلَتْ مَلَائِكَةُ رَبِّي

# حفظ الایمان

## بسط البستان

مصنف

حضرت مولانا محمد اشرف علی صاحب تھانوی قدس سرہ  
 جسے  
 مولوی سید احمد الک کتب خانہ اعزازی دیوبند نے  
 باہتمام خاص اپنے

یحییٰ حسینی دیکا و فیروزی کتب قرآن مجید ملے کاہتا، مولوی سید احمد الک بتجانہ

یہ نہ تھا صحت دلیل جو اتنیں - فاقہم و لائل والٹر ہلم نقطہ  
 جواب سوال سوم - مطلق غیب سے مراد اطلاعات میں مبین ہی غیب ہے جس کوئی دلیل  
 فاقہم نہ ہوا اس کے ادماک کے نئے گوئی فاسد اصطیل نہ لایا جائے لاعظمن فی القوت  
 و الامض التهیب الا لله اولو لوكت اهلو التهیب دفیرو فنا یا گیا ہے اور جو علم  
 رواستہ ہوا سب غیب کا اطلاق صحیح تریہ ہے تو یہ قرآن مجید کوئی ہر علم غیب کا اطلاق سمجھنے پر  
 کی وجہ سے منع دنا جائز ہو گا فرقہ ان مبین لفظ راجعتاً کی مانع است اور صدیقہ علم میں مبین  
 و مسمی درجی کہنے سے نہیں - اسی وجہ سے وادر دے اس نئے حضور صدیقہ عالم میں پڑھ علیہ سلام پر علم  
 الغیب کا اطلاق جائز نہ ہو کا ان مگر انہیں تاویل سے ان الفاظ کا اطلاق جائز ہو تو ماقبل اور مذکون  
 دغیرہ بنا بتا دلیل انسداد ای اسبیکے بھی اطلاق کرنا ناجائز ہو گا کیونکہ اُپ ایجاد ادعا کئے عالم کے  
 سبب ہیں بلکہ خدا یعنی اک اور معین و محبی مطلع کہنا بھی دست ہو گا اور جس طرح آپ پر عالم  
 انجب کا اطلاق اس تاویل خاص سے جائز ہو گا اُسی طرح دوسرا تاویل سے اس صفت کی بنی  
 حق جملہ علاشاد سے بھی جائز رہیں یعنی حقہ بالحقائق فی باسطر اشرقاً و کے نئے ثابت نہیں  
 پس اگر اپنے ذمہ جنم سختی ہے کو ما فر کر کے کوئی کہتا پھر کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فی غیب  
 ایں احمد حق تعالیٰ شاد عالم الغیب نہیں ہو گوہ باشرش، تو کیا اس کلام کو من سے کہانے کی کوئی مدد  
 تھیں اچانت دینا گو ادا کر سکتا ہے اس بنا پر تو با تو انقدر دن کی تائیزی ہو وہ صدائیں بھی خلاف  
 شرعاً نہ ہوں گی تو شرعاً کیا یہاں پھر کوئی کھلی ہو کا کہ جب چاہا جائیا جب پہنچا دیا پھر کا اُپ  
 کی ذات مقدوس پر علم غیب کا حکم کیا جائے اگر بقول نبی مجیح ہو تو صفات طلب یا امر ہے کہ اس  
 غیب سے مراد بعض غیرہ یا کل غیب اگر بعض علم و مفہیم مراد ہو تو اس سے حضور کی کیا  
 تھیں ہے ایسا علم غیب تو زیر دعوہ بلکہ ہی دعوہ کیجیے جیسے جیسے جیسے دیہا اتم کے نئے بھی  
 حاصل ہے کیونکہ ہر شخص کو کسی ایسی بات کا علم ہوتا ہے جو دوسرے شخص سے مخفی ہے تو  
 پاپاے کر سب کو عالم الغیب کہا جادے بھی گزندہ اس کا انتظام کرے کہاں ہیں سمجھنا ہے اگر  
 کبھی کا تو پھر غیب کو تھیو کلات نہیں کیجیں خدا کیا جاتا ہے جس ہمیں وہن بکار انسان کی بھی  
 خصوصیت نہ ہو وہ کلات نہیں کہ کہتا ہے اور انتظام کیا جادے تو بھی قرآن مجید میں تو  
 خرق سیان کرنا ضرور ہے اور اگر تمام علم کیجیے ہو مراد ہیں اس طرح کہ اس کی یک فرد بھی خارج نہ  
 رہے تو اس کا بطلان دلیل نقلي و عقلی سے ثابت ہے دلائل نقليہ مشتمل ہیں خود قرآن مجید میں آپ

جسته منیج

٦٤٦

# کتب زندگی

این کتاب مخصوصاً برای طلابیت و ایجاد علم و مادود و عدالت کمال است بدین سبب است:

فصل در رشاد و حیدر شیرینی به

www.zanjan-network.org

# الامان

مشتمل بر شبیح نیز سوچه سرمه سلسله و داروه

میان خدا و افتادی فی المقد و المقاد و حوارت انتادی فی بایسین با سلاح الجبر و

تریس ایک فی الاحوال فی افتادی سرک داریق فی مهد الطريق فی الاجمال العاجز

منزفات خبرت فی الفتوحه الشفیعه استدیت و استدیت کیل آن از اذاده مسلسل خوشبختانه اش فضیل

شده بخلاف ای از اتفاقات غریب خیال از این اتفاقات غریب خیال ای اش محظیها و اش هست

نوب سعید شیرینی بتریک بنام نایش زنید فنا س الاشتات ای خوشحاله و دیگر نیاش

**ع<sup>(۸)</sup> بابت ما چصف الطفیر ل هجری ج<sup>(۳)</sup> مدد**

حد باواره الا حرثین ای هجری  
از طبع امداد المطاعع حقش ای هموان جاوه نمودن گرفت

واعی چوتا ہے جس باوقات حدود شرعیہ کا خیال بھی نہیں رہتا ایسا شخص رضا چھرت صدیق ہے کہ اس حوالے کے ہے جب تک وہ اسلام نلاسے تھے کہ مس دفت بھی وہ حضرت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ضرط فرماتے تھے مگر حضرت مجتبیہ سے ذکریت شرعیہ سے بس خواہ بھی بیسے خادموں کی حقیقت بدلائی گئی اس خوابیں ہر دستم باشان ہی تھاباتی ظاہر ہے ۱۳۴

۲۰۔ شوال شریعت

سوال۔ اب وہ باس کی عرض کرتا ہوں کہ صیحت ہوتے کا خیال مجھکو کیوں ہوا اور حضور کی طرف کیوں روح کی بصیرت کا شوق صرف مطالعہ کتب تصوف سے اور حضور کی جانب بروح اپنے کر پہنچانا صاحبان مولانا مولوی گور صاحبہ حرم مولانا مولوی عبد الشفیع صاحبہ روم و مولانا مولوی عبد العزیز صاحبہ حرمود دیاد والوں سے حضور کے اعتمادات ملنے جلتے تھے اس سے یہ فرض تھی کہ جہاں سے نامایا درکوئی پانچے دادا و غیرہ علماء کے اعتمادات گو ختاب ہی ہوں ان کو بلا وجہ ترجیح دی جائے اہل فرض ہے ۱۳۵ اور حضور کے اعتمادات بالکل لیک ہیں ماں اگر مولوی صاحبان اور دیاؤنی اور حضور کے دریاں کسی فرماتاں میں اختلاف نہیں ہو تو ایسے ہی جناب کی ہفت روح کرتا ہوں (۲) اور حضور کی تصنیف پڑکاریں زیر مطالعہ رہیں جن میں سے بخشی زیور تحریر جان ہے اور شرح منوی مولانا رومی روحۃ الشعلیہ کے مکمل اور بخوبی تصریح نہیں کیا ہے (۳) ایک دفعہ اپنے پوری راستہ میں جائے کافناق مجاہد وہاں ایک بھروسہ لیکے وہی صاحبِ حرم طالب علم تھے اُن کے پاس تھرست کافناق ہو گی اور بیگی معلوم ہوا کہ وہ مونون صاحبِ حضور سے بیعت ہیں اس لئے اُن سے اور بھی بیعت ہو گئی تو شمار گفتگو میں حکوم ہوا کرن کے پاس تھا یہ بھروسہ دو رسالہ الاماء و حسن العزیز بھی باہمواری ایک روز کا ذکر ہے کہ حسن العزیز دیکھ رہا تھا اور دو پرکار وقت تھا کہ نیندھتے غلبہ کیا اور سوچا کے ایک روز کا ذکر ہے کہ حسن العزیز دیکھ رہا تھا اور دو پرکار وقت تھا کہ نیندھتے غلبہ کیا اور سوچا کے ارادوہ کیا رہا حسن العزیز کو ایک طرف بھکر دیا میکن جب بندہ متعدد سری ہفت کروٹ بدی تو دل میں خیال آیا کہ اُن پر کو پشت ہو گئی اعلیٰ رسالہ حسن العزیز کو اٹھا کر اپنے سرک جانپے کلایا

اور سوگی کپور و صور کے بعد خواب دیکھتا ہوں کہ کفر شریف لا اللہ لا اللہ محمد رسول اللہ پڑھتا ہوں لیکن محمد رسول اللہ کی بائی خصوصی کا نام دیکھتا ہوں اس تو دل کے اندر خیال پیدا ہوا کہ مجھے غلطی کی لیکن محمد رسول اللہ کی بائی خصوصی کا نام دیکھتا ہوں اس تو دل کے اندر خیال پیدا ہوا کہ شریف پڑھتا ہوں دل پر کفر شریف کے پڑھنے میں اسکو سچ پڑھتا ہے اس خیال سے دوبارہ کفر شریف پڑھتا ہوں دل پر تو یہ ہے کہ سچ پڑھتا ہے لیکن زبان سمجھنا خیال ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے اثرت علی کل جانہے عالم کو اس بات کا علم ہے کیس طرح درست نہیں لیکن یہ اختیار زبان سے ہی کل کھلانا ہے۔ وہیں باہر جیسی کی محروم تھوڑی تھوڑی کو پہنچنے میتے دیکھتا ہوں اور بھی پہنچنے خصوصی کے پاس تھے لیکن اس تو میں ہیری یہ حالت ہو گئی کہ میر کفر شریف ایک جو اس کے کو رفت طاری ہو گئی زمیں پر گزگی اور نہایت زندگی کے ساتھ ایک جنگی دی اور جھکلو مسلم ہو تو تھا کہ میرے اندر کوئی طاقت بیان نہیں رہی اس تو خواب سے بیدار ہو گیا لیکن ہدن میں سچھے بھی سچی اور وہ اڑنا ٹھاکری ہے پس تو ستر ہتا ہیکن حالت خواب اور بیداری میں خصوصی کا ہی خیال تھا لیکن حالت بیداری میں کفر شریف کی قابل جستی خیال آیا تو اس بات کا ارادہ ہو تو اس کا اخراج کوہل سے درد کیا جائے اس دستار پر کوئی ایسی قابل جستی نہیں کیا اور پھر دوسرا کو روشنیت کفر شریف کی قابلیت کے خلاف کہا جائے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہر دو شریف پڑھتا ہوں لیکن ہیری یہ کتا ہوں اللہم صلی اللہ علی سیدنا و انبیاء و مولانا الشرف ہمیں احلاک ایسے بیدار ہوں خواب نہیں لیں جائے خیال ہوں بیدار ہوں زبان اپنے قابوں نہیں اسی وجہ اسیاں کو خیال سماں تو بھرپور بیداری میں رفت رسمی خوب روایا در بھی بست سے وجہات اس جھنڈر کے ساتھ باغث مجتہدین کا نشکن ہو گئی۔

**جواب اس دعا در میں قابل جستی کی وجہ کیم کی اتفاق ہے اور کتنے ہو وہ بیوون تعالیٰ مجھ مدد کے ۳۴ شوال میں۔**

سوال جناب منہ مذاہوں نام فیض خصم دلیکم سلام دعوی اشارہ جگات۔ مکرت نامہ اور ہر کر باغث اور از ہو اپنیا ہیر حضرت جمال الدین عالم ملکانہ العمال کا جانوا۔ رسولی ..... صاحبہ روم کا راجہ ہے اپنی طبیعت کے جناب نے خود بیات زمان کے حلقہ سے دینی بست کی ہے لہر بست سے رہا۔ لہر نہیہ دنیا تاہم اُن کو کاروگوں کو استغیث فرمایا گر اپسے

# صراط میم

فارسی

معنی

لطفوتا حضرت امام خامنہ ای رئیس جمهوری اسلامی ایران

۱۴۲۳ هجری — ۲۰۰۳ میلادی

جمع و ترتیب

• سید محمد اسماعیل شهیند علی الراجحه  
مر ۱۴۲۶ هجری

• مولانا عبدالحق بدھانوی علی الراجحه  
مر ۱۴۲۳ هجری

# مکتبۃ ایشی

شیخ علی روڈی لاہور

اعلیٰ نبی شد بلکه انتقام جلال مکالمات نهاد سیگرد دینز مرید آن تمدیر از جمله مهات حضرت حق در دل ایشان و دو مجلد  
اسکی کرد که خود متوجه تبدیل هر سری از امور دینی باز نموده شود بر هر کدام عقاید سانشناشها مشور میدنداری می چنستا خلماهات  
بعضیها فرق بعض از سوئیه اخال مجاهدت و خود بحرث صرف هست بسوی شیخ داشان

اعظیمین عرب جناب مالت آب باشد بجهیزین هر ته جریان همراه از صورت کاد خود است که خال آن

با تعظیم و اجلال بسوی ای دل انان مجید بخلاف خیال کاد و حرکت آنقدر حسپیگی می بود و تعظیم کل می باشد  
و محترم بدواین یکم اجلال غیر که خانه مخدوخت و تصویب شود بشکر گشید با جلوی شکوه بیان تفات آب و ماء  
هست آنرا با مرید آنکه شد و پیچ عائق از قصص حضوری حق شکم پیشگرد و غرض دین معلم علیج زین محل  
هست بروضیک فهم پرسن ناکس آن سه پیش از رسالت اصلی پیچ ترین ساده دین خود بالتجای تمام گردید  
هر خسپیده خیز نزدیک بعقول آنی است بکن بعض چیز ای باطل هر چیز پیش از رسالت این رفته باش  
آنی هست بس از این قبیل هست فرع این سواس فنجدت شیخ خود عرض نمایید که مرشد زادی از انترین کام  
هست بمندیری مسیده رشایر آنکه ساز و دعا خواهد کرد و آگاه مولوی از عرف شیطان حکایت  
ذکر هست پس علام بن هست که گر شلاده در فرض علمی این به جعل ذلیل از در من نیست بلطفت تسلیمانی بجهد  
جنباید و سوسنگرد شانزده کرت سخوان از اگر در تمام رکھات خیالات متدنه بود و آگر در تمام کمحات خیالات  
شانزده بعض بحضور و خالی از خیالات از زانیده و بعض آن بلوث بالودگی خیالات گشته پس می گردید  
که در آن قسم سو شده چهار کرت سفره نموده بجانب آن بگردید و تذکر نهاد حصر بعد مغرب کند و مذکور متر  
بسیان می ہد اتفاقی امشتاد تذکر فرموده طلیع آن تاب کند و نفل نا شروع نشود و میونین کا فرض شاق هست  
البستان ز خواه آنکه خود را باز خواهد داشت چون که نفس در کار می بارید مکاری می ای رجا آدر و دهد مدارت نفس  
مکافات آن تبرقیه آرامید ادن خواهش و بوجب شیخ بوی رسانیدن بیل آرد و آگر تجویز نظرنم آن سبب  
تسویل نسانی با شیطانی تضاد شود صباح آن ذره دار و آگر در روزه علی از خلاط شر عین نفس شیطان بعده  
که آزاد نمیشان اثب بیداری به شکن بآن ذره پرسته است میاید شیطان چون لبنا خود و مایوس شد  
نفس را شر کنی خ دمی ساز و تا معا ای و برآید و تبیه نماید بی نفس شیطان هر از شارت بائی مانند

**بِالْأَمْرِ الْأَكْبَرِ فَدِحْكَهُ بِرْ قَانُونَ تَزَكِّيَّةً**

اے دوستین ای جہارے پاس حیثت نہیں بے بل مدنے سے  
احمد سعد الحسنا علی کے کتاب لاجواب ماہی رسم و بدعاں  
و اخراج و امام و ظلمات محلی ترجمہ لامعہ موشی بدلاں نافعہ اعنی

**الْبَرْ قَانُونَ تَزَكِّيَّةً طَلَاقُ الدُّنْيَا**



پار حضرت نعمت اللہ عزیز اکتف راس المقاود الحمد من تاج الحمد  
الکلامین جناب رسول نار شیدا حمد صاحب کلکوہی قدس سما  
حرفی بایش مردمی محقق تجھی مہما ناکرتب یہ نبات درست پٹھلہ ملاد سانپہ

**دِمْطَبِيَّ بِلَوْقَلْهُ دِهْوَمْطَبِيَّ شَدْ**

درود اس امام رسل بادی سبیل کی طرح پر فتوح پر حکم فیض قبیر و ہدایت سے بزرگ دل اپنے مروگان فناک کی۔ اور دوچھو تک درود سے راحت مانی ہے۔ ربنا انھڑت و لاخ انہا الذین سبتوہا بالیان و لا جھل فی تھرث نالا الذین آئندہ بنا انک روت حرم اما بعد ایں اسلام کو اپنی اس حالت تازیک ہے و ناچاہے کہ اسلام ایک گل پر خود کی طرح سرور احتلالات یا جسے آئنا فاتح کلایا جاتا ہے اور عارف و ایک مدد باد شدید خلائق کی طرح ہر طرف سے اوضاع پلا آتا ہے زبانیں بھی نہ یعنی صاف سیکڑوں منسدی ہزاروں احتلالات کوئی یہ کہدا ہے کہ جناب باری عز و جل کی شان ٹال یہے وصلہ چند جملہ اس کی تحریر پر اپنے جامیں خیس کیا چاہئے خود حکم بر سردار گواہ اس دعوے کی ہے اسے خوب روشن ہو گیا اور دشل افتاب نیروں کے واضح ہو کر انہوں نے اسکا موادی بعد اسیجی راپوری ہے جو برقرار ہے مکان شیخی المکتب مرجم جناب پر اپنے انتکے طلبی سے رسائل بستیں کی جمع کر کے یہ لکھ دا ہے یہم پہنچایا اور با وجود یہ کہ فرست جناب سونا احمد علی صاحب سہار پوری محترم اور مولوی سادات علی صاحب سانپوری اور مولوی شیخ نجف صاحب تھانوی اور نووی بخاری کم صاحب ناداؤوی رحمۃ اللہ علیہم ہیں یہ بضا عزیز جماعت ملبے فہم کی مال کی تھی ان کی میں دیگر علماء مستحبین میں حسکر قشان سہم طعن و شکر پایا۔ اس وجہ سے زیادہ تر موجہ طال و بقاب کا پراچون کجلا مصلان اس کی تہذیب نہ کریں اور خود مولویت میں اس تباری گفتگو کو حصہ چھین تصور کرنے اسکی حقیقت جعل کر کشتن کرنا ضرور جائے اگر کوئی مولویت کو سکلن پانے علم فرم کا واضح ہو جائے اور ہر لغت پر کیفیت مولویت کی اور ہر ستمہ درجیات اس کی ہر لیڈا ہو جاوے۔ اور اس روایوں اور ساطعہ کلام الیامن القاطعہ علی ظلام الانوار الساطعہ رکمیں اور اس دو میں لفظ مولویت سے مزاد موادی جدیدیں راپوری ہو دیں اور بھیجیں وہ عالم کر جسکے جواب پر مولویت نے بعث شروع کی ہے اور اس جواب میں مقاصد فہمہ اس رسائل کا ابطال و دعاصل مزاد مولویت کا فتح کیا گیا ہے اور اسکے لفاظ و عبارت کی اخلاق اور رسمات و خرافات کا جواب اور بہ طعن کا اتحام اور جل جل کا اصاد و ابطال سبب خوف ہوا کے ترک کیا گیا ہے الاما شارع استمالی پس پنورہ خدا طلب ہے کہ مولویت کے حملہ طالب کو نیست و نابود اور عین تعالیٰ تعالیٰ و عفاس کو یا خصرا تمام مائن و مشورہ باز نہ سائل کو کوئی یا ہے کہ مولوی فہم و الایمیں اس تاییف و مولویت کی تقدیر مطلع ہو جاؤ گی و اسد ولی التوفیق و علیہ الاعتداد میدہ انتہا الحن و الیمیں۔ قول۔ کوئی یہ کہدا ہے کہ جناب باری و اسرائیل اقویں اسکان کذب کا سند تو اب جدید کسی نے نہیں کیا۔ بلکہ ماہر اس احتلاف بروہے کہ قدرت و عیاد یا جائز ہے یا نہیں چاہئے وہ عمر میں بے اہل بخوبی، الحسن نے الایمہ ظاہری المواقف والمقاصد الانشاریة قانون بجو ارادہ لایہ فقصاب جو دا کرنا ایمان دیسا ہی دیگر کتب میں کھلائے ہیں اس پر طعن کرنا مولویت کا پبلے مشائیخ پر طعن کرتا ہے اور اس پر تمجہب کرنا مخصوص لامی ہے ہاں ہن تعالیٰ کو اپنی خندق کی شہر اکر کے پر قادرنہ جتنا کچھ کسی ایں ہم نے کہا تھا جیسا اس سرزمیں صدی کے مبتدا میں نے کہا ہے اور عین قرار مطلع کے سفر ہم سے اور ان اسسٹل ایں خیلی قدر کے خلاف تھیں وہ پھر مولویت کو افسوس اور بورت ہوئی پس وہ مادرالبلان دیہے کہ تمام

وہ جاگزہ بروز یا جانپور بات برگزخنین کاں کے نزدیک سمندری اسٹریچ ہرگز بیان نہ کیا تھی ایسا کیجیے اب اسی کے  
جا بات جو میں صابر ہوئے ہیں اس کی تعریف کرتا ہوں تو وہ میر پندت نے بعد اسے اس طبق جو اسے اسٹریچ ہرگز سوال ہاتھ  
اٹل دیں میں لکھوا اگبی پھر صاحب پونڈنے اپر فرمیں گائیں وہ یہ چاہے جو اب نتوی انجاری منتاد مخصوص طبلہ اور خاتم د  
ڈکر پیدا ہیں اخیرت علم کے توان خدا سے ثابت نہیں ہوا پس یہ صحت ہو گئی ہے ۱۱) قیاس برہنہ صدر و میر صدر ۱۲)  
امیشہ و فیروز فاقہ مدرسہ ہادہ، شاکر پایا نہیں گیا ایسٹریچ ڈمن ایسٹریچ تھیں ان امور کے مسوال کے طبق میں  
غرض کو دیکھ رہا ہو ہے کہ اس کا اور عادہ استاذ کا رسم ہے میر اسٹریچ ہے اور اسکی طالب دیگر سرم دیگر و فیروز ایسٹریچ رہا ہے اور  
اویشیون و فیروز کا مدموجوت صدیق اور کتب طبع سے ملا صدیق کہ بہ نظر میں پانڈے شریمریہ انتہا فارغ تحریک۔ اب  
میونٹ رسالہ ہذا اس تھان کی تفصیل اور درج بینر و سرکار کے بیان کراہے اُن امور کا صواب کو جو اس جو اپنے میں رکھ  
پہنچ کر اپنے دل میں کرنے والوں کی تھیں صاحبوں کی تھیں جن خدا سر شریعت حسین پر صاحب تھیں میں فرمائیں سب کو کہا  
تیں اناکہ جو اب کھلتا کچھ تجربہ تھا لیکن صاحب پونڈنے میں اس نتوی ہے اُنکے تھے ہم سے مدد و پندت کے خلبہ اور مدد ہم  
کی بھی فرمیں اور جنہیں دستخط کیتے ہوئے تھے کہ اس میں سے ایک صاحب کی مبارات یہ ہے ۱۳) پانڈے جو بھی میں میں میں  
بھان اور بھار میں تھی صاحب کی دیکھنے کے خالی ہو اور نصافت و مذاہت مذکوروں میں لکھنے کا ہے یہو نظرخواہ اکی کی  
وہ تحریک مسئلہ کی تباہت رکھ کر اے پانڈے جو اسی میں اس طبق جو اس طبق میں مدد و پندت کے خلبہ اور مدد ہم کے خلبہ  
تھے اسے ہم فرمائیں کیسی سے نہ متعارض نہیں اس میں مدد و پندت کی تھیں اسکی فرمائیں اس کی فرمائیں اس کی فرمائیں

اول سے تصور فرداں کو خلاست کرنے سے کھلاتی ہیں پوریں مرد کے قدر کے کسی نکالت اصلیہ کو واضح طور پر نہیں میاں تاکہ کھایا قوں۔ نور دوم نہ اوقل اس میں موافقت ہے اب بخت حق یکاک جب اپنے علم کے فتنے کلات کئے ہیں کہ اسکے وجہ پر اپنے کیف و سوت نہیں علم مولن کا توزرا دل میں اپنے غب نزد ہے کا قوانین میں سے ایک صاحب کی چانتی ہے اس اول میں نام کرنی۔ مدرس دریونیں نہیں اپنے نہیں۔ مدرس کے آن میں کیفیت موجود ہے، وہ مولن کا لار درینہ کے مدرب پر معنی کرنا ممکن ہے تو اب ایسی طن میں کہا جائے کہ کچھ نہ کام اپنے فرم کی بات ہے جن تھانے فرداں کا ان بحقیقت اُن پر خود اخواہ میں کو روشنہ کا مدرس یا طالب علم فراد بیری میں اپنی طرف سے یہ لگتی است رخلاف ایضاً کہ کوئی درج تقویٰ میں مسلسل خص نزد کی ہے تو ایسے دادی طالب میں ہے جو اس مدرسہ کو روشنہ کا جو کچھ فرم کر کر فرم خدا دار مولن کو ہے تو اوسے اور دیکھیں اس نظر کے گان میں ہے، آنکہ کہ مدرسہ کو روشنہ کل مظلت حستائی کی دلگاہ میں ہے کہ صد ہا مالر پیاس سے پڑا مکر گئے اور خفن اپنے کھلات مثلاں سے خالاں ہیں جیسے کہ اپنے اعلیٰ فرعام میں اسلام کی نسبت فریب ہیں شرف ہے کہ اپنے آپ کو اور دیں کلام کرنے کے طور پر جو اپنے آپ کے کلام کیاں سے آگئی اپنے دل میں فریبا کر جیسے ہے ملاد مدرسہ کو منہ سے نہ اعمال میں ملکیت زبان، آنکی، بھاجان اس سے تجسس میں مدرسہ کا مسلمان ہے اپنے جس کا کامہ مذہبیہ یاد ہے جو اگلے

اور خکرہ میں یہ کہ کل الموت میت ہوت ہے تھے سرانے بھی ہو نہیں سکے ہی اور کافر کلیوں صرف طالب یا اور تھامی شمارے سے تذکرہ الموت میت کیا ہے بلکہ سیٹ کو ہوئی اور این منہ سے ساری بھی کہ کل الموت نے رسول اصل اسلام میں اور اسلام بیان کیا کہ اس کو انگریز نیک پایا ہے جو اس کا جس کھلفت مکفر ہے خدا تعالیٰ وحیت رہتا ہے اور ہر جو شے بڑے کو ایسا پھاتا ہے کہ وہ خوبی اپنے کو استند دشیں پھانتے ہیں احادیث سے معلوم ہے کہ کل الموت ہر جو ما فزر بھلا کل الموت علی اسلام تاکہ کرو جو بھی اپنے کو استند دشیں پھانتے ہیں احادیث سے معلوم ہے کہ کل الموت ہر جو ما فزر بھلا کل الموت علی اسلام تاکہ ذمہ دھتر ہے اور کوئی شیطان نہ ہو جو کوئی دن کے سائل نہیں کھانا کر کر شیطان اور آدم کے ساتھ رہتا ہے جو کوئی نہ ہے پس ایسا بھائی اور جسم سے ساتھ رہتا ہے کہ شیطان کھانے اور اس بات کی تدریت دیکھی جائے اس کا ایسا بھائی کو کھا کر واقعہ میں ذکر کا انتہا حکایت میں نظر ڈالنے سے شیطان کو اس بات کی تدریت دیکھی جائے کہ الموت کو بھی موجود ہے پر قاد کر رہا ہے تھے کہ اس بھائی اس کی خلائق کو کافر کی شرق سے بچتے ہیں اگر یہ کرے جاں چاہو گا چاہ کو موجود ہے اور سوچ کر سی پاؤں پر گرد رہ کے کہ ایک چاند سے بھی موجود ہے اس کا ایسا بھائی ابادی دینا کی اگر یہ کرے جاں چاہو گا چاہ کو موجود ہے اور سوچ کر سی پاؤں پر گرد رہ کے کہ ایک چاند سے بھی موجود ہے اس کا ایسا بھائی میں جسکے موہر و قیاس سے ثابت ہو جاوے بالآخری سیطیں خود سے ثابت ہے میں کھرا و اسی بیا شنیدنیں اسراں کا ثابت اس سوت کا انتہا ہے کہ تو نصف تھیات سے مکروہت کیے اور شیطان کا نہ کہ کیف اس ناکے شنیدنیں اسراں کا انتہا ہے کہ تو نصف تھیات سے مکروہت کیے اور شیطان کا نہ کہ کیف اس ناکے عقیدہ خون کا اگر اس کیا چاہے تو کیا اس انتہا ہے کہ دو حصے کو تو نصف سے اُنکے علاوہ ثابت ہے اس کا شیطان کا طبع قتل ہو سکتے ہو یا نہ کہیے تو نصف کا مرد ہو جو خوف زد اسلام فڑائے ہیں۔ واسطہ ارادتی و نیس لی ولاد بکری اور جمع جنم روادست کے نیز کو بھکر دیوار کے پیچے کوئی ملپیش اور جلس کلک کا لئے بھی بھول لائیں وغیرہ کہے اگر فضیلت جی ہو پہیکل پر نہ اسان اگرچہ نہ سوت ہے اور خود کو انتہی شیطان سے پھنس ہیں تو نصف بھی جوں بھبھی خضری کے شیخہ نہیں اس کی جبارۃ علم فیسبیہ ہم خود ثابت کر دیے اور موہن خود پے تو نیس تو بتہ بڑا اکمل لیا ہاں ہو تو شیطان سے نہ رہنیں اس کا اساز اور موہن کے پیسے جوں پچھبھی ہو تاکہ اور اسی سی ہبہ کر کر اسی نیل ایس بات نہ سے نکال اکسترد و دزم و مصل و ملک اس ہر کوڑا چاہے کہ شیطان و کل امور کا ماحل درکھارہ میں ازیں کافر عالم کو خلاف نصوص تھیں کے بلا دلیل بھنی قیاس کا سہے سے ثابت کرنا شکنیں ہو گئیا ہیں کا احتہنے شیطان و کل امور کی دوست نصوص سے ثابت ہے اس کی خلاف ایسی دوست ملکی کوئی خوف طلبی ہے کہ جس تھام نصوص کو درکار کیا ہے اس کی ثابت کر کیا اور خاص کی تعریف تحریک پڑھکر موہن یاد کر کے یہ تحریک میڈہ کی تحریک کا تحریک ہے اس تھام نصوص کو درکار خوف طلبی تھام کے ملک کیا ہو کر اس کا علم زمانِ حقیقت پے کلچہ کا لازم اماطلک فتحی کا ہو اور تمام خلوق و ملیج ایسی تھام اسکے عطاکی حق تعالیٰ کی طرف ہے ستھان دیپے پس



قدوی سخا رس من چند مساله ای ترا راه گر خاں سا ب بد سلام تک سلام آنکه پا خطا و محرک سطح جواہر کی بصفتیه  
سے درم قریب چل بند ترا مگر برض بیان اور تو پیغام طلب برایش کا سردان فنا که کجا جانا بے شاید اس تعالیٰ شنیدا و سے  
من اربیل الاصلاح ہماستھت دامت عزیزی شریان

**جو ایڈ اقل** و ایچ بروک ایکان کتبے بوسے پیٹے لگے سے دو تو بال اتفاق مردوں میں اس تعالیٰ کی طرف و ایع کنیکا مائی  
ہذا باطل ہے اور خلاف تینوں صیغہ و دن ہمدی من اسراریتا۔ و ان اسراراً چافعہ المیاد و فیر طایباً کے وہ ذات پاک  
شمس ایضاً بیرون تھن کتب و فرقے سے۔ ما طلاق طلاق، کا جو دربارہ و قیع و حرم و فیع خلاف و فیضے۔ حملہ مختار زینی کا مکر  
قمری کیا ہو وہ اصل کتبہ خوش صورت کتبے کیلئے بخشن میں محل کو الجی اصل ایکان کتبے بارہ خول کیس کش قدرتی کا  
 تعالیٰ بے عین اسرار تعالیٰ نے جو وہ دو وہ میہ فرمایا اُنکے خلاف پریگ قادیبے اگر و قیع اکھنہ ایکان کو واقع اور خیری کی  
برکاتی ہے اکونی کے عکن نے عکن بال ذات بہ اور کی دھرم خارجی سے اسکے شہزادہ ای حق بروہ چاپنے والی مصلی بخیں پس نہیں  
میں حقیقتیں ان سلام صوفیہ کرام و طلاق عالم کا میں میں یہ کتاب داشت قدرتی باری تعالیٰ کیس بخ شبیثیت ایزو  
و ایق اکتبہ پر تفیع کلکتے و دن بخ بخ کر کوئی تو ایکا کوئی کا ایں کیا نہیں سکتا تھیں تک عام کے میانے بیان کرے کافیں سکل  
حقیقت کے اسک سے الگ ایسا زمان فاصلہ ایت و احادیث تیز و سی پیشہ ایسا تکوئی کیا کشل قرآن و مدرسہ کیلئی  
جالتے یا ایکا کل خارجی باری کیوں۔ بلیں بہادر میان فویٹ بیکھڑا ایلا ای وہ و سری بکھڑا فرما۔ و اکان المخلخی  
لکھ کر کوشاں کوئی کیتے تھے کی وہ میں  
کیمی پر کیکا ماسیہ بی ناول کیمی اس بخ  
ستھن کیا ایم صریحی و دستی بختر نہ بخ بختر نہ بخ  
گھنڈا کا جستہ دنل کا تقدیر ظریفی بیں، ای خیزی کی ایکان کتبے چیخانی اس تعالیٰ کتبے کا دھرم و ایع ایکان کا دھرم  
لئے چیخے دخل نظفہ ایضاً میٹھا ساری دل کا خیل بیکن یہ میں  
دخل خدا میٹھا ساری دل کا ان کی دیجیتیں میں  
ہد میان کیفتی میٹھا ساری دل کی دیجیتیں میں  
تھوڑیں مانیں کھلائیں کیجیاں بیکل جنی ذات میں  
اییں دل کی دیجیتیں میں  
کے و قیع کیلئی کاکیں بیکل جو بودھی ایکا میں  
ماری صاحبیتے بیجی میتھیں ایل سلام صوفیہ کارہ کا تسبیب ایکان کریتی دن و روزت مشریقہ قرآنیا تو پس کارکن بیکھارمیں  
دیکس کریے بیں دنل بیں ایکا کریب دیکھا دیں زیارتے میتھیں میتھیں شکا ایکان کتبے کیمی کیتے ایکان  
میں کیفیوں تھیں پاریوں ہے تھیوں دت نکلا راس سکلا کارن پاریا زیرت <sup>۱۵</sup> اسیتے کا میل دے کے اس تعالیٰ قاریبے تاریے  
اوپنے تابعیتیں بیکل جو ایز کا میں  
کیتے ایس دو صورتی دھیکہ دنیا۔ دلاب دلکش دنیا۔ تیجی تیزیت ایسے تھے کیکا قدرتی ایس دلاب دلکش دنیا ایس دلاب دلکش دنیا۔



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
اللَّهُمَّ إِنِّي مُنذِنٌ لِّتَقْرَأَ مِنْ

# تصفیہ العقاد

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نانو تویی بانی دارالعلوم دیوبند  
ادرجناب سرستید احمد خان صاحب بانی علی گڑھ دینی نور سٹی کی دہ مراسلت  
جو دو نون حضرات کے درمیان عقائد الاسلام اور دوسرے اہم موضوعات  
پر ہوتی اسکے علاوہ مسئلہ تغیریز تراویح کی انحرافات و تخریج فن در پریمیر حاصل ہوتی

از مجتبی الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم صنا نانو تویی

تasher

دارالاشاعت مقابل مولوی مسافرخانہ کراچی ۶

واقع کی طرف کھینچ رہا ہے ہیں پھر دروغ صریح بھی کبی طرح پڑھتا ہے جن میں سے ہر ایک کا حکم بکال نہیں ہر قسم سے بنی کو مقصوم پونا ضرور نہیں اگرچہ تائی پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم سب ہی سے محفوظ ہے ہوں ہم کو لازم پڑا کہ اس باب میں ایک تحقیق مختصر لقدر ضرورت لکھیں سو سینئے کہ بعض بعض افعال تو خیر پا یں معنی ہوتے ہیں کہ ان کی وضع کسی امر خبر کیلئے ہوتی ہے سو جیسے اگ احرار و حرارت کے لئے اور پانی رطوبت اور ترطیب کیلئے موجود اور مخلوق ہوئے ہیں ایسے ہی نماز مثلاً تعظیم باری کیلئے موجود ہوئی ہے جس کی خیریت میں پھر کوئی تال نہیں اور جس میں اصلاح شہر نہیں اور بعض افعال نہیں موجود با یں معنی ہوتے ہیں کہ ان کی وضع کسی امر شر کیلئے ہوتی ہے سو جیسے قطع اعضاً تخریب بدن اور ضاد جسم کے لئے موجود ہے ایسی ہی ظلم دستم و آزار مردم اور زنا حد سے بچانی کے لئے موجود ہوا ہے غلی بذ القیاس اور افعال کو سوچ دیکھے گر بعض افعال یہ ہے جن کی حدودات اور مرتبہ حقیقت میں نہ کوئی خوبی ہوتی ہے نہ کوئی برائی تو پر اگر نسبت حسن کے وسیداً اور امر خیر کے ذریعہ ہو جاتے ہیں تو نسبت حسان کے جاتے ہیں اور اگر کسی نسبت بیع کے وسیداً اور امر شر کے ذریعہ ہو جاتے ہیں تو نسبت مساوی و ذمائم شمار کیجئے جاتے ہیں خلا رفتار بصال اسلام وغیرہ کرنی حد ذات دل مور حسن یہ نسبتی البتہ اگر فرار مسجد کی طرف ہے تو نسبت طاعات بھی جائے گی اور اگر شراب خاتر یا بتنکدہ یا چکلہ کی طرف ہے تو سینئات میں داخل ہو جائے گی اور اگر کہیں دلوں مجمع ہو جائیں تو پھر غیر کا لاماظ کیا جائے گا اشنا اجتماع رجال و نثار مساجد ہیں اگر موحیب حصول برکات جماعت و مزید ثواب ہے تو اندیشہ مفہوم اور خوف تسلق فاطریکے با دیگر نہیں ساختھی ہی نکاپڑوا ہے اس میں اگر مکان یا زمان میں جست اولیٰ غالب ہوگی جیسے زمان برکت تو امان حضرت بنی ازو مان صلی اللہ علیہ وسلم بو عمر کمال زید صحابہ و صحابیات و غلبہ ایمان اپنا روگار اندیشہ فادا گر تھا تو ہر ہوم حق تو ایسی اوقات اور امکتہ میں احتراز ہوگی بلکہ داخل سدد محسوس ہو جائے گا

ہو گا اور تسلیمی صورت میں غایب و قوت جہات متعارفہ پر نظر کھنی پا ہے اگر جیت منفعت غالب ہے تو مخلوق نافعات اور جیت مضرات غالب ہے تو مخلوق مضرات بھما جائے گا پھر اگر منفعت دینی ہے تو حنات دینی میں شمار کیا جائے گا اور منفعت دینی ہے تو حنات دینی میں شمار کیا جائے گا مثلاً اطعام طعام یا تعلیم علوم دینیوں پر منفعت دینیوں اور راحت دینیوں منفرع ہوتی ہے اور تعلیم و تلقین علوم دینیں پر راحت دینی تا اول سنت و احسانات دینیوں دو مسانت و احسانات اخروی

پس اور تذکیر و تہذیب تلبیج بیرونی ای خاٹ محبت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہے راحت اخروی میں سے ہوں گے اور اس تفادت کی وجہ سے اول کو شانی سے کچھ فیبت نہ ہو گی مشرودیت تعالیٰ کفار اور اُس کا حنات میں داخل ہو جانا اسی فیتم میں سے ہے کیونکہ تعالیٰ ہوتا ہے کہا گیا جب اس تدد آزاد مقولین دفعہ فاد باقی ظاہر ہے جملہ رفقاء باقی ہوتا ہے کہا گیا جب کفار کو دہوکا دینا مذکور ہو بغرض کے لئے قوای مسکن محیر اور کذب صریح جس میں کفار کو دہوکا دینا مذکور ہو بغرض دفعہ فاد و اعلا، لکھتے اشتری کیونکر مسکن نہ ہو گا اس کا آزار اُس آزار سے جس سے بڑھ کر کوئی آزار دنیادی نہیں یعنی قتل کچھ فیبت نہیں رکھتا جب مرض مذکور پر دھ جائز ہوا تو یہ کیونکر نہ ہو گا اور وہ حنات میں سے ہوا تو یہ کیونکر نہ ہو کا یہ مسلم کرد فاعل تعالیٰ مذکور سے حصہ ہوتا ہے اور کذب فی الحرب جو بطور فدیعہ کام آتا ہے چنانچہ ارشاد بے الحرب خداعة بغرض ہوت دفعہ فاد مطلوب ہے اس لئے نامقدور کذب صریح جائز نہ ہو گا تحریقاً سے کام میا جائے گا بلکہ ابیار کرامہ کو تعریضات کو بھی کمرہ سمجھیں جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے قصے سے مترسخ ہے تو کچھ عرب نہیں باس جگ دفعہ فاد خود کذب پر یہ مرفوق ہو جیا بعضی اصلاح میں اس میں ہوتا ہے تو پھر یہ تعالیٰ ہے با الجملہ علی النعم کذب کو منافی شان ہوتے ہیں مخفی بھنا کریم معصیت ہے اور ابیاء علیہم السلام معاهی سے مخصوص میں خالی غلطی سے

(جبل حقوق بحريه)

**كتاب الحكمة لآيات القراءة فصلية مكتبة دار حكيم الجديدة**

الكتاب وين اقام سلطنت فرما مكتاب استطلاع بسم الله اباب  
تفصيلاً كلام عبید و شرح قرآن حکیم بطریق عبید و وجہ طینف و اینق الشیخ

**بلغة الحسان**

**ربط آيات الفرقان**

از زبهة الفسرين، حجۃ المحدثین، نزیل الفتح، الصویی اصانی، مولانا حسین علی عفضلیتی ایں  
تکمیل کردہ مولانا رشید احمد القطب البخاری تھے سرہ و مولانا محمد منظہر ناونوی رحمۃ اللہ علیہ  
بائی علم الرسلم سارن پور

امروی ایں ملک ساپنگز نے حاصل کیا تھا میر پیر بیگ ملک ساپنگز مولانا محمد منظہر ناونوی کوں بھیں ملک ساپنگز کیا

سولانا فاضل لاثانی یا ر محمد متنی

بیانات

دانست سیزی محمد شفیع، مکالمی تفسیر القرآن صفتی را که تصریح می‌کند: «آن فہیت است  
که تفسیر، ارب ب تعلیم و دایمیت، از طبق المصلحت و اسلام اخذ فی این جهود، در محل ساز: البدک فی اینی و ملتفتی سازان  
آنی و دایمیت است: آن طیباً فعن، و لذت فی اینی و ملتفتی تفسیر القرآن دایمیت است: البدک و تفاسیری مبنی بر  
لی خضرت کهک رسول و ائمه کعب رایمیت است: رسول، اشتمال اش عليه وسلم ماقتنی و ایوب یعنی معاونتی ملی المصلحت ای پیغمبر  
رایمیت است: رسول، اشتمال ایشان و ملکت سبز کتب می‌فرماید: نعمت علیه بید: البدک و کام مسند، اکبر الکاظم و محدث محدثت ایشان  
و اکرم فرمیت هند رسول، اشتمال دسم حضرت، اصلحت و اسلام هیک رسول، اشتمال خاقانی ملی، اشتمال کسلیه طلاقی، اطلاعات  
در ایادی کار رایمیت است: ایستادن و سلطنتی مسکت و رحمت من استقرد افسریت فی ذکر اوقات این المراقب ایستادن و سلطنت  
قیلی می‌نماید: ای ایتیحید هم دعا و دن کند: ایون و مقدمت مدد مدار الامام الراحلی غماش لی قی ایکا شفعت: بیان مکمل ایتیحید  
همی و درجه من، ای ایلک کار رایمیت ای ایتیحید: کیم من آدم ای ایتیحید ایل همیشہ، ای ایل همیشہ: ای ایل همیشہ ایل  
مشقت: ای ایل همیشہ فرسخ نبوکا فر». لصمه

٦٣

کار صحیح مسایل اسلامی، سیاستی، اقتصادی و اجتماعی بر پایه ایمان و اخلاق اسلامی است. اسلام مرتضی احمدی خواهی این مداری را در مختصر کتاب «شیل» در اینجا آورده است:

اہتمام یافت ہو اللہ المستعان



اسلام کا لیتین مانند سے کر مقام پختہ دوں تک مین اے بی بس ایں مون کھاتے سے کوئی مون نہیں بن سکتا۔  
ولے جو کل ایمان فتنے میں اشکر راصد شرکیت سے ادا کی جادت کرتے ادا آفری بی پرایاں ہے۔ محنتی القاظ۔  
فاختہ اشتکر میں ہم بس اپنے کر۔ اخطلاب ب جہد، بایسے مراد سکا دراز میں بے جو کر دریک کے اور ان غیریں کا کہا۔  
ہے۔ بذل الدین علماً ذوق خیر الیعنی قبل دم بی محل یکا۔ بیان قرع شانی۔ وادا خذ خاریتیا کر کر و رخصاً و دکم  
اللہور سے کر دملٹر پیشانی خالکوں تک دوسروں بے اسیں پیدا ہیں بی مرائل موجودہ کے ہا۔ اہم اور کی بیان  
بیں پڑھ کی اقل۔ وادا خذ خاریتیا کر کر سے کر مرتضیۃ اللذین سک ماصل یہ بے کہ تھا سے ایسا۔ ابادا منے  
الحکم مان کر کر تیں کریں پیرا ہنہیں اوضاع کی۔ ملا کر کر متین فی الاست کا عالم تو جانتے ہو کر جہا سے حکم کے حکم  
کتاب تدوں کا مال بنتے اسی طرح تھا سے ساقی بھی ۲۱۷۰ وادا خال سے کر وادا خیر شریعہ شاکم تکھن سک  
ہے ماصل یہ کم کو سی تھا سے ایسا۔ ابادا کو یکی تبتہ ز کرنے کا حکم دیا۔ انہوں نے مقافت کی پیس برس کے بعد رسول  
کر قبرہ ذریعہ کی۔ کائن الدارک (۴۰) وادا خلصتہ سے کے کر وادا خذ خاریتیا ماتھکم تکھن سکے۔ ماصل یہ بے کر  
تھا سے ایسا۔ ابادا کو سیزہ دکلیا کیا کرستیں۔ ہاتھ اس کے وجود پر بارگز نہ کر دیا گی پھر بھی ان کی دلخت ہو گے۔  
تحقیق لورڈ ورنری۔ کوئی قدرتہ۔ جمع ترہ۔ ولقد علیم الدین اخذنا پر اسرار من ہتا ہے کہ پیدا یاں تو بھی اس لیل موجوہ کے  
ایسا اچادا کی بیان ہو رہی ہیں۔ لہذا ولقد علیم الدین اخذنا میں ہی طلب ان کو ہی بھر کر ملا کر متین فی الاست  
ان سے پہچھے ہوا۔ ایسا کا۔ طلب فی الاست کی بیانیں ملکوں کی بیانیں ملکوں کی بیانیں۔ اور ایسا کہ میں جس اس کا کیا ملکا  
یہ یہ کہ واسطہ کی پر اور وہ بتائے گریا بیانیہ۔ نہایت ادا اسی تدوں تو میں نہیں بن سکتا۔ امداد اس سے تو وہ کہا  
اس نہ ہے واسطہ اور شادہ ول اسر صاحب تے ماہ میں بدیہا سے غرب۔ بخے واسطہ کی پر اور سانغلہ کا حصہ صراحت کر  
ڈھونے والے سے بھلنا ہاما فی پریزٹ کھنزیر کی اللقب ہے۔ ان کوئی میں بھولنے کا منی یہ ہے۔ غور باس اس سے کہیں  
میں بالدوں سے یعنی جاہد کم کرنے والوں سے ہمیں صاف ان سے نہیں کہتے لاقاہم۔ لکھ کر حکوم کیتھیں نہ لائیں۔ حکوم الاجمیع  
بے ابلکی۔ لاکشیہ میں اسیں دوسرا نگہ ہے۔ اب بیاناتا ہے کہ اگر کوئی فرض کرنے کا لکھ کر میں ہم اتنا  
ضمنی نے تو کیا ہے کہ نہیں نے نفس کو قتل کیا تھا۔ اور اسی مسلم بن معاذ۔ مسلم کی اسی تعبیرے ذریعہ کے اس قبیل کو مدد  
تزوہ زندہ ہو جائے گا۔ اور پھر اپنے قاتل کو امام بتائے گا۔ اسی تعبیری کے ضرر قرآن کی طرف رایج ہو گی۔ لیکن مسلیم یہ ہے: یہ  
غلط ہے کہ کوئی کھنکری اور دوڑ کے دریان پا سکے کہا صد اگلی تھاتہ اور قبیل اتنی مت کر لیج چارہ سکھائے مسلم ہوتا  
ہے کہ مرد و قاتل سنتیں جیں اپنے بزرگ پیشوں کی جو بھی کرن کر قبرہ کی بستی ہے۔ کی بستی ہے۔ بیانیہ اور اقتداء کو سود بنایا ہے۔ تالیف  
للہار حکم اٹھتالی میذجہ الیقرہ لیہوں بعد مدم عدم اور ذرعون میں بقیہ کے بستی ہے۔ اور د  
لذ قائم ہستا میہرہ تھے۔ اور سعیہ تھا کی ضریباً جسے نہیں کی دشت تیرہ رکارہ دوست دوں رایج کرنے والے ہانزیں

عمرشی هنرمند ازوله حق ترا باشد که ان امداد

من آنچه مشی ایست مردال من آنچه شیرین نمیگشت در





سورة الْمُكَبَّرَةِ

كَاسْتُلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ

# فتاویٰ رسیدریہ کامل

مبوب بطرزِ جدید

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

از افاضات مبارک

حضرت مولانا الحاج الحافظ رشید احمد صاحب گنگوہیؒ



ناشران

سید علی مکپنی و ادب منزل کراچی  
پاکستان چوک

اس پر پوچھی ہے ورنہ لعنت کرنے والے پر جوئے کرتے ہیں پس جب تک کسی لغز پر یہ محقق نہ ہو جائے اور لعنت نہیں کرنا چاہئے کہ اپنے اوپر بلوڈ لعنت کا اندر لشیہ ہے لہذا یہی کے وہ افعال ناشائستہ موبب لعن کے پس میگر جس کو محقق اخبار سے اور قرآن سے معلوم ہو گی کہ وہ ان مخالف سے رافی خوش تھا اور ان کو مستحسن ہے زیر حالتاً فحاظاً اور بد و ن توہ کے مرگیاً تو وہ لعن کے جواز کے قائل ہیں اور مسئلہ یوں ہی ہے اور جو علم اس میں ترد رکھتے ہیں کہ اول میں وہ مومن تھا اس کے بعد ان افعال کا مُستحل تھا یا نہ تھا اور ثابت ہوا یا نہ ہوا تھیق نہیں ہوا۔ پس بلوڈ تھیق اس امر کے لئے جائز نہیں لہذا وہ فریق شما کا بوجہ حدیث منع لعن مسلم کے لعن سے منع کرنے ہیں اور یہ مسئلہ حق ہے پس جواز لعن و عدم جواز کا مراتارتیجہ ہے اور ہم مقلدین کو احتیاط سکوت میں ہے کیونکہ اگر لعن جائز ہے تو لعن نہ کرنے میں کوئی ہرج نہیں۔ لعن نہ فرض ہے نہ واجب نہ سنت نہ مستحب فنا مباح ہے اور وجود مغل نہیں تو خود مبتلا ہونا معصیت کا اچھا نہیں فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

www.alislam.org

**سوال:** جناب مولوی محمد اسماعیل صاحب مرحوم جو ہمراہ سید احمد صاحب علیہ الرحمۃ شہید ہوئے تھے۔ ان کو مردو دکنا اور بے ایمان کا فریکنا درست ہے یا نہیں؟ اور اگر نادرست ہے تو مردو دکنا ایمان لئنے والے کا کیا حکم ہے اور تقویۃ الایمان جو تصنیف مولانا مرتوم کا ہے اس کا مطالعہ کرنا اور پڑھنا اور پڑھانا اچھا ہے یا بُرا۔

**جواب:** مولوی محمد اسماعیل صاحب رحمۃ اللہ علیہ عالم متقدی اور بدعت کے لکھائیں والے اور سنت کے جاری کرنے والے اور قرآن و حدیث پر پرواہل کرنے والے اور خلق اللہ کو پہریت کے والے تھے اور تمام عراسی حالات میں رہے آخر کار نی سیل اللہ جہاد میں کفار کے ہاتھ سے شہید ہوئے پس جس کا ظاہر حال ایسا ہو وہ ولی اللہ اور شہید ہے حق تعالیٰ فرماتا ہے۔ ان اولیاء<sup>۱۵</sup> المستعوت<sup>۱۶</sup> اور کتاب تقویۃ الایمان نہایت مدد و کتاب ہے اور روشنگ و بدعت میں لا جواب ہے استدلال اس کے بالکل کتاب اللہ اور احادیث سے ہیں اس کا رکھنا اور پڑھنا اور پڑھانے اور مل کر نامہ اسلام ہے اور موجب اجر کا ہے اس کے رکھنے کو جو بُرا کتاب ہے وہ فاسق اور بدشتی ہے اگر اپنے جملے اندھے دل متنقیوں سے اکوئی نہیں۔

دہوی ولی کامل نہست فقیہ علیہ ذمہ لین حق تعالیٰ کے تھے جو کوئی ان دونوں کو کافر یا بدجاتا ہے وہ خود شیطان ملعون حق تعالیٰ کا ہے اور اگر کسی کا باپ یا والدہ نماز جماعت سے منع کر سے بایا وعظ انسنے کسی عالم مقبرہ متین کے منع کر سے تو قول والدین کا ہرگز نہ مانے بلکہ ان کاموں کو کرتا ہے اور دفعہ دوسرا شیطانی کے داسٹے لا جھول اور استغفار پڑھا کرو۔ فقط والسلام

### تفویت الایمان کے بعض جملوں کی تشریح

سوال:- تفویت الایمان کے صفحہ ۲۷ میں ہے ریقین جان لینا چاہیے کہ ہر مخلوق بڑا ہو یا بچوں اور خدا کی شان کے آگے جمار سے بھی زیادہ ذلیل ہے، اس عبارت کے معنوں کا کیا مطلب ہے مولانا علیہ الرحمۃ نے کیا امر اولیا ہے۔

جواب:- اس عبارت سے ہر حق تعالیٰ کی بے نایت بڑائی ظاہر کرنا ہے لاس کی سب مخلوقات اُرچیس دربہ کی ہو اس سے کیوں نہ مناسبت نہیں، کھنی کھنار لوٹائی کا بنا پر اگرچہ خوبصورت پسندیدہ ہو اس کو اختیار ہے، کچھ مکروہ کا بھی منع رکھتا اور کوئی مساوات کسی وہ سے نہیں کو کسی سے نہیں ہوتی، پس حق تعالیٰ کی ذات پاک جو خالق بعض قدرت سے اس کے ساتھیکی نسبت و درجیسی حقوق کا ہو ستابے چھا کر شستہ اور دنیا سے دلا داوم ہونے میں مناسبت و مساوات ہے اور شمشاء نہ خالق و ارتقا چھا کا ہے تو چھار کو تو شمشاء سے مساوات بعض وجوہ سے ہے بھی مگر حق تعالیٰ کے ساتھ اس قدر بھی مناسبت کسی کو نہیں کہ کوئی عزت بر بری کی نہیں ہو سکتی۔ فخر عالم علیہ السلام با توبہ و کریم تمام مخلوق سے برتر و معزز و بے نہایت عزیز ہیں۔ کہ کوئی مثل ان کے نہ ہوا نہ ہو گا مگر حق تعالیٰ کی ذات پاک کے مقابلیں وہ بھی بند مخلوق ہیں تو یہ سب حق ہے مکر کم فهم اپنی بھی فهم سے اعزازیں ہے یہودہ کر کے شان حق تعالیٰ کو کھٹائے ہیں اور اسکا نہ حسب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رکھتے ہیں فقط والسلام۔

### تفویت الایمان کے مسائل

سوال:- تفویت الایمان میں کوئی مسئلہ ایسا بھی ہے جو قابل عمل نہیں یا کہ اس کے مسائل صحیح اور علمدار ہیں اور ایک بات میں شہور سے کہ مولوی اسماعیل صاحب شیدی نے اپنے انتقال کے وقت بہت سے ادمیوں کے روپ و بعض مسائل تفویت الایمان سے تو بہ کی ہے آپ نے بھی کیسی یہ بات سنی ہے یا امنش افراد ہے اور جو مولانا نامزد حرم کا معتقد ہے ہوا اور ان کو خوش یقیدہ اور بزرگ ن-

جانے وہ بُرّتی اور فاسق ہے یا تھیں اور مولوی صاحب شہید مقلد تھے یا عامل بالمریث اور اگر مقتدہ تھے تو کون سے امام کے حصی تو شاید نہ ہوں جو نک سنا ہے کہ رفع یہ دین اور ایم بالجھر کرنے تھے اور اکثر فرمقلد مولانا مصوف کو عامل بالمریث بتاتے ہیں اور اسی وجہ سے ان کو تیادہ مانتے ہیں اور انہیں کے قول کو زیادہ سند میں لاتے ہیں ہر نسبت اور علماء کے اور اخیں کو اپنے زمانے کا مجتہد بتاتے ہیں حالانکہ اس زمانے میں اور بہت سے علماء نظام موجود تھے اور انہیں کو اکثر موقع پر حضرت ولانا شاہ عبدالعزیز صاحب رحمۃ اللہ علیہ پر ترجیح دیتے ہیں اور اکثر مسائل حضرت شاہ صاحبؒ کے نہیں مانتے اور ان کے کل مسائل مقبول جانتے ہیں۔ ان بالتوں سے تو معلوم ہوتا ہے کہ مولوی اسماعیل صاحب مقلد نہیں تھے۔ عامل بالمریث تھے اور بعض علماء یہ فرماتے ہیں کہ نہیں مقلد تھے عین مقلد ہرگز نہیں تھے۔ بعض یہ کہتے ہیں کہ ان کو هر تیرہ اجتہاد کا تھا اس وجہ سے انہوں نے تعلیمیں کی اس کا خلاصہ حال ہو جو متحریر فرماد تھے اور مولوی صاحب کے عقیدے میں اور محمد بن عبد الوہاب کے عقیدہ میں کچھ فرق تھا یا یہ دوں عامل ایک ہی مسئلک کے ہیں اور حضرت سید صاحب شہید رحمۃ اللہ علیہ کہ جوان کے مرشد میں بھی عالم اور مقلد تھے یا تھیں اور حضرت سید صاحب کے خلفاء میں اور بھی کوئی ان سے زیادہ لائی فلیفہ ہوا یا سب سے زیادہ سر اور زدہ ہیں حضرت تھے اور جو مسائل تقویۃ الایمان میں مختلف ہیں ان پر عمل کرے یا ذکرے اور مولوی صاحب مصوف سے سلسلہ صوفیت کرنے پڑنے کی وجہ ہے حالانکہ مولوی صاحب خود سید صاحبؒ کے بیعت ہوئے ہیں اور ان سے بھی ادمی غالب اور مدیر ہوئے ہوں گے اور مولوی صاحب مدد و حمایہ علماء میں شمار کئے گئے ہیں یا صوفیہ میں۔

**جواب:-** مبتدا کے نزدیک سب مسائل اس کے صحیح میں الگ چیز بعنی مسائل میں نظر پر لشزادہ ہے اور تو یہ کہنا ان کا بعنی مسائل میں غرض افترا اہل بدعت کا ہے اور اگر ان کو بزرگ نہ جانے جھوٹے حالات ان کے سُن کر تو مغدر و رہے اور اگر کتاب کے خلاف عقیدہ رکھتا ہے تو وہ مبتدا فاسق ہے۔ اور وہ یہ فرماتے ہے کہ جب تک حدیث تک صحیح یہ مسوخ ہے اس پر عامل ہوں ورنہ ابوحنیفہ کی رائے کا مقلد ہوں اور سید صاحب کا بھی یہی مشرب تھا اور محمد بن عبد الوہاب کے عقائد کا بھی کو مفضل حال معلوم نہیں اور نہ علما مخالف سید صاحب کا اور مولوی اسماعیل صاحب و عظیم و بزرگت میں معروف ہے بھروسہ ایجاد میں جا کر شہید ہو گئے سلسلہ بیعت کا کہاں جائی کرتے اور نام تقویۃ الایمان پر عمل کرے فقط۔

نقل خط حضرت سیدنا حاجی امداد اللہ صاحب حمدۃ اللہ علیہ مہما جر مکر مرزا ادال اللہ خنزدہ  
درستہ امکان کذب برفع بیہمات مولوی نذری الحمد خان صاحب یامیوری  
(شبہ) برائیں قاطع میں یہ تکھبے کہ ائمہ تعالیٰ سے کذب ممکن ہے اس مسئلہ کی وجہ سے  
کتب الیہ میں احتساب جھوٹ کا پیدا ہو سکتے ہے لیکن مخالفین کہ سکتے ہیں کہ شاید یہ قرآن ہی جھوٹ ہے  
اور اس کے احکام میں ناطق ہیں اور برائیں قطعہ کی اس تحریر کی وجہ سے بہت لوگ لڑاہ ہو گئے از فقر  
امداد اللہ خپشی فی وقی عقیل اللہ عنہ۔ سمجھتے ہو لوگی نذری الحمد خان صاحب بعد سلام تجیہ سلام آنکھاں  
کاظف آیا مفہومون سے مطلع ہوا۔ ہر جنہ کا لعین وجوہ سے عزم تحریر حباب نہ تھا مگر لغرض اصلاح طور پر  
مطلب برائیں قاطعہ با لاختہ کچھ سمجھا جاتا ہے شاید اللہ تعالیٰ نفع پہنچاوے این اور نہ دلائل اسلام  
ما استطعت و ما تو فی حق اللہ یا میہا

**جواب:-** واضح ہو کہ امکان کذب کے جو معنی آپ نے سمجھے ہیں وہ تو بالاتفاق مردوں میں لیتی  
اللہ تعالیٰ کی طرف و قوع کذب کا تاکل ہوتا باطل سے اور خلاف نہ لص صریح و معنی آمده  
میں اللہ حیویہ کاد و این اللہ لا عیوب الہی عادہ وغیرہ ہمایا تک وہ ذات پاک مقدس ہے  
شاید لفظ کذب وغیرہ سے رہا خلاف علماء کا چور بارہ و قوع و عدم و قوع خلاف وغیرہ سے  
جس کو صاحب برائیں قاطعہ نے تحریر کیا ہے۔ وہ دراصل کذب نہیں صورت کذب ہے اس کی حقیقت  
میں طول ہے الی اصل امکان کذب سے مراد دخول کذب تحت قدرت باری تعالیٰ سے لیتی اللہ تعالیٰ  
نے جو وعدہ وعید فرمایا ہے اس کے خلاف پر قادر ہے اگرچہ و قوع اس کا انہ ہو امکان کو وقوع لازم  
نہیں بلکہ ہو سکتا ہے کہ کوئی شے ممکن بالذات ہوا کریں وجہ خارجی سے اس کو استحال لاحق ہوا ہو۔  
چنانچہ اصل عقل پر مفہمنی نہیں پس نہ سب جسم معمقین اہل اسلام و صوفیت کے کلام و علماء بخطاطم کا اصل مسئلہ  
میں یہ ہے کہ کذب داخل تحت قدرت باری تعالیٰ ہے پس جو بیہمات آپ نے و قوع کذب پر مفترع  
کئے تھے وہ مندرج ہو گئے کیونکہ و قوع کا کوئی تاکل نہیں ہے مسئلہ واقع ہے خوام کے سامنے بیان  
کرنے کا نہیں اس کی حقیقت کے دراں سے اکثر ابتداء زمان فاضل ہیں۔ آیات و احادیث کیش رو سے یہ  
مسئلہ ثابت ہے ایک ایک مثال قرآن و حدیث کی بحصہ جاتی ہے ایک جگہ ارشاد جناب باری ہے  
قل هو القادر علی ان یبعث ملیکم <sup>لہ</sup> عذاباً الایز و مرسی جگہ ارشاد فرمایا دمما کاٹ ۱۷۲۸

نہیں کر مقصود حکایت ہے و بھیج کر حیات فخر عالم علیہ اسلام میں بھی لوگ رو رہو رہا پسے یوت میں او رکھے اور بلا دبعیدہ میں خطاب کے لفظ سے پڑھتے تھے جیسا و ان خطاب درست تعاب کیا وجہ ہے جو حرام ہو علم غیر نہ دہان تھا نہیں بلکہ آپ کو جب بھی لائکم پہنچاتے تھے اور اب بھی لہذا صرف کو خطاب سے بین کوئی سرو شریں اور اس میں تعلیم بعض صاحب تک ضرور نہیں ورنہ خود آپ علیہ الصلوٰۃ و العلیم ارشاد فرماتے ہیں کہ بعد میرے انتقال کے خطاب محت کنا ہر حال صیغہ خطب رکھنا اولیٰ ہے کہ مصلی تعلیم اس طرح ہے اور مراد بعض صاحب کی کسی مسلمت کی وجہ سے تھی یا اجتماد تھا یا استحان اتحاد و جو بی اسی داسٹے جملہ فتحدار اور بعد کے تقدیر ہب اس نیز کو نقل فرماتے ہیں اور تبدیل میغہ کی ضرورت نہیں بنتے فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

### بلا عقیدہ و غیب بی کو پکارنا

سوال: اشعارِ مغمون کے پڑھنے یا رسول کہر با فریاد ہے: یا محمد صطفیٰ فریاد ہے۔

درکرہ حضرت محمد صطفیٰ میھی قم سے۔ گزرتی فریاد سے۔ کیسے ہیں۔

جواب: ایسے احادیث پڑھنے سے محبت میں اور خلوت میں بایس حیال کریں تعالیٰ آپ کی ذات کو مطلع فرمادیمیے یا بعض محبت سے بدکسی حیال کے جائز ہیں۔ اور عقیدہ و عالم الغیب اور فریادر اس ہنر کیے شرک ہیں اور مجامع میں منع ہیں کہ عوام کے عقیدہ کو فاسد کرنے تھے ہیں لہذا کوہہ و ہوئے فقط واللہ تعالیٰ اعلم

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا علم غیب

سوال: قصہ نہایں ایک میاں صاحب طرد ہوئے ہیں۔ پیری مریدی کرتے ہیں مولانا فضل الرحمن صاحب نجع مراد آبادی قدس سرہ کے مرید غلیغہ حاجی عالم صوفی حافظ اپنے کو بتلاتے ہیں رفتہ آن کی بزرگی کا شہرہ ہوا۔ عوام کے سامنے وعظ و نصیحت فرماتے ہیں رسول مقبول احمد مجتبی محمد صطفیٰ مصلی اللہ علیہ وسلم کو عالم الغیب بتلاتے ہیں کہ آس حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کو علم غیب تھا۔

جواب: حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کو علم غیب نہ تھا زکیبی اس کا دعویٰ کیا کہ اور کلام اشد شریف اور بہت سی احادیث میں موجود ہے کہ آپ عالم الغیب نہ تھے اور یہ عقیدہ رکھنا اور آپ کو علم غیب تھا صریح شرک ہے فقط اسلام۔

رَحْمَةُ الْعَالَمِينَ

**سوال:** لفظ جملہ میں مخصوص اخلاقیت صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے یا شخص کو کہ سکتے ہیں۔

**جواب:-** لفظ حجت تعالیٰ مصنف خاصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں ہے بلکہ دیگر ادیا، وابیا اور علماء رہبائیں مجی موجہ برست عالم ہوتے ہیں اُرچھے خباب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سب میں انہیں لہذا اگر دوسرے اس لفظ کو تاویل اول دلوے تو جائز سے فقط۔

شفاعتگری

**سوال:** شفاقت کیا ہی کا وعدہ اپ سے اشتعال نے کیا۔ لیکن باقی از من جانب اللہ ہوتا ہے یا نہیں یا پردن اجازت دیکھ دو تر زد الجمال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شفاقت ری گے۔

**جواب:** كوى شفاعة بغير اذن كى نيش بوكى مى ۱۱ الذى يشفع عند الاباذة

ترجمہ کون ہے ایسا جو شاغر کر سکے اس کے پاس بدوں اذن کے لیے اس ذات ذو الہمہ والکبر طاکی

پان ملانے کی بدون اجازت کے نہیں ہو سکتی گی فقط۔

حضور کے والدین کا اسلام

**سوال:-** سمازے خضرت محمد رسول اللہ علیہ وسلم کے والدین مسلمان تھے یا نہیں۔

**جواب:** حضرت مصلی اللہ علیہ وسلم کے والدین کے ایمان میں اختلاف ہے حضرت امام صاحب

کامنہب یہ ہے کہ ان کا انتقال حالت کفر میں ہوا ہے فقط۔

میز اولیار سے فہیض

**سوال:** مزارات اولیاء حضرت سے فیض حاصل ہوتا ہے یا نہیں اگر ہوتا ہے تو کس صورت سے

**جواب:** مراحت اور اس سے کالمیں کو نیچنہ ہوتا ہے مگر عوام کو اس کی اجازت و نیچی ہر گز جائز

نیں ہے اور تکمیل فیض کا طریقہ کوئی خاص نہیں ہے جب جانے والا اب ہوتا ہے تو اس طرف سے جب

استقدام فیضان ہوتا ہے مگر عوام میں ان امور کا بیان کرنے کا فوڈ تحرک کا دروازہ کھونا ہے فقط۔

ادیاء کی کرامات

## سوال: مولانا روم فرماتے ہیں سہ

تیرجسته پازگرداندز راه

هرست قدرت اولی، سازمان

لے اور یہ کو اشتھانی کی درج سے تقدیر حاصل ہے کہ مجھے ہوتے ہی تیر کو راستے پر پہنچ دیتے ہیں۔

## وہاں کے عقائد

**سوال:** - وہاں نہ سب یہ کون فرق ہے صردو دہے یا مقبول اور عقائد ان کے مذہب والوں کے مطابق اہل سنت والجھائخت ہیں یا مخالف۔ کسی امام کی تقلید کرتے ہیں یا نہیں۔

**جواب:** - اس وقت ان اطراف میں وہاںی تبع سنت اور دیندار کو کہتے ہیں باقی نہیں آپ کو دعا گو ہے سب امور کے شے دست بدھلے ققط و اسلام۔

## فرعون کا جھوٹ

**سوال:** - یعنی شفیع نے یہ کہ فرعون جھوٹ نہ بولتا تھا۔ اس کی کیا اصل ہے۔

**جواب:** - فرعون اس سب مذہب جھوٹ اور باطل اناد بکھر الاعلی خود کذب صریح ہے یہ عوام کی ہمتوں ہے کہ جھوٹ نہیں بوقت تھا شرک و دعویٰ ربوہ میت سے زیادہ کوئی اس جھوٹ موتا ہے فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

## خلوص دل سے تو کرنا

**سوال:** - ہزار بار گاہ صیرہ دکیرہ کے اوسمی ہزاروں بار لو بکی ہے اور پھر تصدیقا کر کے گئے نہ کروں گا مگر پھر شہزادان نے کرا دیا اب پھر دل سے تو بکرتا ہے تو قبول ہو گی یا نہیں۔

**جواب:** - تو ہر جیب ناص دل سے کر کے گا قبول ہو گی خواہ کتنی ہی بار لوئی ہو۔

## بیوہ خورت کا نکاح نہ کر کے عبادت کرنا

**سوال:** - مسئلہ عورت جو بیوہ ہو و مسئلہ نکاح نہ کرے اور عبادت اور پرہیز گاری میں رہے عند اللہ اُس کو اجر ہے یا نہیں۔

**جواب:** - عورت نہ ہو اگر نکاح نہ کرے اور عبادت میں صرف ہے تو عبادت کا ثواب اس کے ملے گا فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

## اہل قبور سے دعا کرنا

**سوال:** - دعا کرنے اہل قبور سے منوع ہے جیسا کہ الیفاح الحنفی میں ہولا ناشید رحوم شاہ عبد العزیز صاحب علیہ السلام سے نقل فرماتے ہیں ذیزی حکم رمیس العلام حضرت شاہ عبد العزیز صاحب تدرس سرہ کا استدادر راجمنی طلب نہیں اس امور از جنس مدعیات شمر رہا وہ جو رآنچہ صاحب استیغاب

توں تینیں من غیر شرک و شہادت میں شکر نہ کفر محمد عبد الجبار علی عن  
محمد بن ابی جعفر علی عن احمد بن حارثہ علی عن

**ابو صبع وابیب نجح** مدرس مدد رکی  
**محمد بن علی عن**

الجواب صحیح کتبہ عبد الواحد بن عبد اللہ الغزنوی

وانا ابو عبدیم احمد رضی عن علی عن محمد امرتسری کتبہ عبد الجبار بن عبد اللہ الغزنوی

ہذا الجواب صحیح عبد الرحمن بن مولوی غلام اعلیٰ المرحوم اشاعتہ القرآن

**ابو صبع ابو الحسن محمد الدین علی عن** **احمد بن عبد اللہ الغزنوی**

وکلم فی رسول انت اسوة حسنة جواب صحیح اور بالکل صحیح ہے **محمد عبد الرحمن البسادر** **ابو الحسن محمد الدین**

ابو ابو قاشنا راشد کفافہ اللہ زادہ مدرس تایید الاسلام امرتسر **شیخ اللہ محمود** ہے

مودودی خواجی مظلوم دینی و سادات جملاموت فوت میں جواہر مذکور ہوئے سب برعک و ضلال  
اور هر تین مگر اسی میں کل بزرگ فضالت و کل ممتازیہ فی انوار و ماواي العلام ان الفضال من ملقب تلیماں

**اللهم ارنا الحق حقا و اهل باطل** **عبد الحق الغزنوی میاں اہل باطل**

الجواب حق و ماذ العد الحق الا اصلال ایه اللہ عبد اللہ علی غزوی -

لند من ایا احرار الدین بندہ عبد الغفور **عبد الغفور سنواری** **ابو صبع محمد عبد العزیز**

ذکر ولادت اور ایصال قوایب میت کو جائز اور مستحب ہے لیکن جس طرح جملانہاد نے قیام دین و میراث و متفرق  
قیدیں نکالیں یہ برعک سیسی میں اور اصرار کرتا برعکست کیوں ہے اور بعض وقت زربت کفر نکلنے پتی ہے۔

**حکیم محمد فیاض الدین خلیفہ** **بندہ احمد**

**حضرت مانظار احمد علی بن شید**

بدون قیام کے مجلس میلاد کا انعقاد

سوال :- انعقاد مجلس میلاد بدوں قیام برپا ہیت صحیح درست ہے یا نہیں ۔

جواب :- انعقاد مجلس میلاد بدوں حال ناجائز ہے تماں امر مندوب کے داسطہ میں

ہے فقط اللہ تعالیٰ اسلام ۔

لے ہر بعد غیر ہی ہے اور ہرگز آگئی ہے لہجت کے بعد بھر گراہی کے اور کیا ہے اور جو قبول کرے وہ مجھ سے بہاء

کرے اے اللہ ہم کو حق دکھائی کے وہ پاہل رکھا باطل کے طور پر ۔

### مجلس میلاد و عرس دسویم چپلم

**سوال:-** سویم چپلم وغیرہ کی مجلس تخفیف دن کے منع ہے یا بالکل ہی نہ کرنا چاہئے اور اس مجلس میں جانا چاہئے یا نہیں۔

**جواب:-** مجلس مروجہ زمانہ نہ امیلاد عرس و سویم چپلم بالکل ہی ترک کرنا چاہئے کہ انہی معافی اور بدلات سے خالی نہیں ہوتی فقط والدہ تعالیٰ اعلم۔

### مجلس میلاد کا نہ کرنا

**سوال:-** زید نے بکر سے دریافت کی کہ مجلس میلاد و مجب حال جائز ہے یا نہیں اور اس میں شرکیت ہونا کیا ہے بخود مجھی مجلس میلاد کرتا تھا اور آئینہ سال کو ارادہ بکر کا تھی ترک مجلس کا تھا۔ بنیال اس کے کفر حرج رائج ہوتا تھا اور اپنے اعتماد میں ناجائز جانتا تھا مگر منع رکن مجلس کا بوجہ اس کے حقاً کہ اس وجہ سے کوئی مجھ کو طعنہ نہ دیں گا جبکہ اس مجلس کو نہ کروں گا بہانہ شرع کا ہو جاوے گا اور خود نہ شرکیت ہونا مجلس کا اس وجہ سے ترک کیا رہے تو گی مفترض میں گے اول تو ان حالات سے منع ہوا بعدہ بنتی خالصانہ نامع ہوا المذا اس سبب بخوبی ترک بدعت سابق و حال و انکار بدعت سے ثواب ہو گایا نہیں اور بادعت ریا تو نہیں ہے۔

**جواب:-** بحال کنہ محفوظ ہے جب سے قصر ترک کی بہتر ہوا لہ العزم ترک گناہ کا ہوا فقط والدہ تعالیٰ اعلم۔

### محفل میلاد میں صبح روایات پڑھی جائیں

**سوال:-** محفل میلاد میں جیسیں روایات صحیح پڑھی جاویں اور لاف و گزاف اور روایات مونتو اور کاذبہ ہوں شرکیت ہونا کیا ہے۔

**جواب:-** ناجائز ہے ببب اور وجوہ کے۔

### فتویٰ مولوی احمد رضا خان صاحب رباب میلاد شریف

**فتوىٰ ربب عدم حجاز مجلس مروجہ و مجاز مجموعہ نقادی قلمی مولوی احمد رضا خان صاحب منقول ازباب النظر صفر ۱۳۹۲، ۱۳۹۳، ۱۴۰۰ء۔ موصولہ از مولوی عبدالصمد صاحب رامپوری۔**

استفتاء اس سلسلہ میں کہ مجلس میلاد حضور خیر العیاد علیہ الوفیت تحریکہ الی ریم النبادیں جو شخص کہ

محمد امی میں ۱۳۰۰ حنفی  
عبداللطیف احمد رضا خاں

کتبہ عبد الرحمن بن ابرہیم بلوی عقیل بن محمد المصطفیٰ  
البنی الامی صلوات اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

### عرس میں شد کت

سوال:- جس عرس میں صرف قرآن شریف پڑھا جائے اور قسم خوبی ہو شرکیت ہونا جائز ہے اور نہ  
جواب:- کسی عرس اور مولود میں شرکیت ہونا درست نہیں اور کوئی ساعت اور مولود درست نہیں ہے  
ہر سال عرس کرنا

سوال:- جناب نو لا تنا فضل الرحمن صاحب کا عرس کنجی مراد ابادی ہر سال تاریخ میونس پر ہے  
ہے بذریعہ شہزاد تاریخ عرس تسبیح عین کی جاتی ہے خاص مردان سلسلہ کو بذریعہ خطوط اطلاع ہی  
دی جاتی ہے تاریخ معینہ پر لوگوں کا جماعت ہو کر قرآن خوانی ہوتی ہے اور ایصال قوای کیا جاتا  
ہے تو الگ جماعت مزامیر و دیگر خرافات وغیرہ روشنی بھی نہیں ہوتی ہے امید ہا یہوں کے جو ایصال مولاب  
مرحمت فراویں کے میان پھاٹپھوٹ و مھوٹ کے یعنی ایک جو جب شرع شریف جائز و درست نہیں یا باطل  
لقوایت سے ہیں اگر ناجائز نہیں اور ایسے عقیدہ رکھنے والے  
امامت درست ہے یا نہیں اور بمحاجہ پر طعن و مردو دو ملعون کرنے والا اور رسول مقبول ملی اللہ علیہ  
سلام کو علم الغیب جلتے والے باوجو دیکھ قرآن و حدیث کشرو سے ثابت ہے کہ آنحضرت کو علم غیب نہ تھا  
اور عصہ و اتفاق کار لوگوں کا سمجھانا اور میان صاحب کا امر اپنے عقائد پر ان کو کس درجہ کا گھنگاہ بنانا ہے  
اور وہ اپنے اس کبیر کے سبب سنت جماعت کے خارج ہو دے گا یا اپنی ایسا عرس جس میں سب  
التزام ہوتا ریخ تین بھی ہو جماعت بھی ہو پر تو الگ مزامیر سماع و ناجائز مجمع عورتوں کا نہ ہو  
جانز و درست ہے یا نہیں۔

جواب:- عرس کا التزام کرے یا نہ کرے بعثت اور نہ درست ہے تینیں تاریخ سے قبروں پر  
اجماع کرنا گا دیہے نواد اور نبویات ہوں یا نہ ہوں اور جو شخص صحابہ کرام میں سے کسی کی تحریک کرے وہ  
ملعون ہے ایسے شخص کو امام مسجد بنانا حرام ہے اور وہ اپنے اس کنہا کبیرو کے سبب سنت جماعت کے خارج  
نہ ہوگا ازنبہ دکھنی اسلام میکم علم غیب کے متعلق دو میں رسائے میرے پاس موجود میں اور تحریک  
فیکتاب برہین قاطع میں یہ کہت اور کہت عرس وغیرہ خوب مدلل مذکور ہے والسلام

الیصال ثواب و صدقات کرنا اور تین آب و طعام بھی مثل شربت ہے یا کچورا ہے اور جنی اور فیگروں کو  
کاملاً اور تیرک جانا اور جو غنی یا سیداً اس کو نہ لیوے تو مطعون کریں اور بُرا جائیں اور قیامت الدار یا کو  
اس میں بہت دخل موتلہ ہے تو ایسی صورت میں امید ثواب کی ہو سکتی ہے یا نہیں اور یہ کل امورِ دنیا  
و سیاست میں یا نہیں۔

**جواب:-** ذکر شہادت کا ایام عشرہ محرم میں کتابت و افغان کے منع ہے اور ماتم نو صدر  
کو حرام ہے۔ فی الحدیث نبی عن المأثیق الحدیث یہ اور خلاف روایات بیان کرنا سب الابد میں حرام ہے۔  
قسم صدقات تفصیل ایام کرنا اگر یہ جانتا ہے کہ آج ہی زیادہ ثواب ہے تو بدعت ضلال ہے علی  
ہذا تفصیل کسی طعام کی کسی یوم کے ساتھ کنالغو ہے اور صدقہ کا طعام غنی کو مکروہ اور سید کو حرام ہے  
اک پڑن کرن فتنت ہے۔ فقط واللہ تعالیٰ اللہ

### پیران پیر کی گیارہوں

**سوال:-** تبارک اور حسین اور گیارہوں پیران پیر کی کتابت ہے یا نہیں۔

**جواب:-** تبارک و حسین بدعت ہیں اُن کی کوئی اصل خرچ میں نہیں اور یہاں ثواب بروج  
حضرت قدس سرہ درست ہے اور تین تاریخ کلپن پیش نہ کرے بدعت ہے فقط داشت تعالیٰ الہ

ایام محرم میں کتب شہادت کا پڑھنا

**سوال:-** کتاب ترجمہ سر الشہادتین یا دیگر کتب شہادت خاص شہادت کی رات کو پڑھنا  
کیلئے حب خواش نمازیان مسجد یا کسی کے مکان پر۔

**جواب:-** ایام محرم میں سر الشہادتین کا پڑھنا منع ہے حسب مشاہد مجاز روا فتن کے۔

### محرم میں سبیل لگانا اور وہ کا سفرت پلانا

**سوال:-** محرم میں عشرہ وغیرہ کے روز شہادت کا بیان رنامہ اشعار برداشتی یا بعض  
ضیوف بھی و نیز سبیل لگانا اور چندہ دینا اور سفرت دو دفعہ کوں کو پلانا درست ہے یا نہیں۔

**جواب:-** محرم میں ذکر شہادتیں علیہ اسلام کرنا اگرچہ بر روایات صحیح ہو یا سبیل لگانا درست  
پلانا پڑھنے سبیل اور سفرت میں دینا یاد و وہ پلانا سب تاریخ اور اشیہ و افغان کی وجہ سرزمیں فقط۔

ٹکڑے میں ہے کہ آپ نے مرثیوں سے منع فرمایا ہے۔

تکا و زانہ من زنبہ الہلی والمنقی۔

### فاتحہ کاموبودہ طریقہ

**سوال :-** سامنے کھانا یا کچھ شیرینی رکھ کر ہاتھ اٹھا کر فاتحہ اور قل ہوا نہ پڑھنا درست ہے یا نہیں کہ جس کو عرف عام میں فاتحہ کہتے ہیں۔

**جواب :-** فاتحہ مرد جب شرخ نادرست نہیں ہے بلکہ بدعت سیسی ہے کہ انہیں دنادوی سرقندی فقط محمد قاسم علی عفی عنہ **محمد قاسم علی** ابو حاصع والجیب شیخ عبداللطیف عفی عنہ **محمد عبد اللطیف سنہ پوری** محدث مراڑ آیا و شاگرد مولانا محمد حسکن **محمد حالم علی**

### کھانے یا شیرینی پر فاتحہ

**سوال :-** فاتحہ کا پڑھنا کھانے پر یا شیرینی پر بروز جمادات کے درست ہے یا نہیں۔

**جواب :-** فاتحہ کھانے یا شیرینی پر پڑھنا بدعت ضلالت ہے ہرگز نہ کرنا چاہئے۔

تیسیجہ کا حکم

[www.alahazi.net/network.org](http://www.alahazi.net/network.org)

**سوال :-** تیسیجہ، سالوان، دسوائیانی، سوانی، امتوڑ مذکورہ امام ابو حصینہ کے ذہب اور فرقہ کی کس معتبر کتب میں میں اور ان کا کرنا جائز ہے یا نہیں۔

**جواب :-** تیسیجہ، دسوائیانی وغیرہ سب بدعت ضلالت ہیں کیونکہ اس کی اصل نہیں نص ایصال نہ چاہئے ان تیوڑ کے ساتھ بدعت ہی ہے جیسا کہ اور کسی جواب میں مرقوم ہو چکا ہے اور برخلاف کوئی کو ایام میں کھلانا یا رسم ہے اور منع ہے فقط واثق تعالیٰ اعلم۔

### سوم غیرہ کنا

**سوال :-** فی زمانہ رواج ہے کہ جب کوئی مرحلہ ہے تو اس کے عزیز واقارب اس کا دعا  
دوسرے روز نامیسرے روز یا کسی مردی مجمع ہو کر مسجد میں یا کسی اور مکان میں قرآن شریف اور کتب طہیہ  
درود شریف وغیرہ پڑھ کر بلا تعین شمار ثواب اس پڑھنے ہوئے کا متوفی کو بخشنے ہیں اور پھر دغیرہ کوئی  
(ایقیہ مابیشیہ) = مارت نہیں بھی کہیت کے لیے دفت نام کے علاوہ جمع ہوں اور قرآن پڑھیں اور قرآن پڑھنے  
اوکسی بھگدا درجہ تمام بدعت ہے اور کہ کہہ اس اہل میت کی تعزیت اور تسلی دینا اور صبر کے لئے کہاست ہے اور کہ  
غیرہ کوئی مدرسہ میسرے اتنے کا جمع ہوئا اور دوسرے مختلف کا کرنا اور دیا می کے حق سے بغیر دعیت کے حال ہرگز کرنا بدعت ہے لہ

میں تو اس طرح پر صحیح ہوتا اور قرآن مجید و عینہ پڑھنا اور پڑھنا درست ہے یا نہیں۔ جواب، معمتنے ہونا عذر زد اقارب و غیرہم کا واسطہ پڑھنے قرآن مجید کے بالکل طبیہ کے جمع و کروز دفاتر میت کے بیاد و سکر ذریعہ تیسرے روز بہ عثٰت کردہ ہے شرع شریف میں اس کی کچھ اصل نہیں ہے۔ کتاب نصاب الاحساب میں سمجھا ہے ان ختم القرآن جمہ ایام الجماعة ویعنی بالغہ سپارہ خواتین مکرہ لہ اور فتاویٰ برازیل میں مرقوم ہے۔ یکرہ اخذا الطعام فی اليوم الاول والثالث وبعد الاسبوع و نقل الطعام الى القبر في المراسم الخذا الدعوة لقراءة القرآن وجمع الصلوة والفتراء للختم وقراءة سورة الانعام او الاعلام اور رد المحتار میں سمجھا ہے۔ و من المذكرات الكثيرة كايقاد الشهوة والقنايل التي توجيه في الافراح وكذلك الطبول والنفاس بما لا صولت المانا واجتماع النساء والمردان واحدن الإجابة على الذكر وقراءة القرآن وغير ذلك مما هرمتا هدف هذه الأزمان وما كان كذلك فلما شاهد في حرمتها وبطلاوات الوصيّة به ولأحوال ولا حياة إلا بالله العلي العظيم

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

ابن است حکم صورت سورہ کر

تحریر یافت ہمہ قائم علی عقی عن

الجواب صحیح محمد عبد الطیف عقی عنہ الجواب صحیح محمد عبد العزیز عقی عنہ

الجواب صحیح محمد عبد العقی سمنپوری

محمد عبد العقی

عمر قاسم علی خلف

مولانا عالم علی

رامپوری بھروسہ فتاویٰ علمی مولوی احمد رضا خان صاحب مفتولہ زجلہ المکتب الخطوط والایاضہ صفحہ ۳۶  
لہ اور قرآن کو پکار کر پڑھ کر جادت کے ساتھ فرم کر جس کو فارسی میں سی بارہ پڑھنا کہتے ہیں کردہ ہے۔ گلہ اور پچھلے اور یہ اور فرم کئے ملدار و فقراء کو جمع کن اور سورہ انعام و اسلام کا پڑھنا کردار مکردا ہے۔ گلہ اور فرم کئے دوسرے دلیں اور یہ فرم کے بعد کھانا پکانا اور رسومات کے وقت تبرکے پاس کھانے لے جانا اور قرأت قرآن کئے دوسرے دلیں اور فرم کئے ملدار و فقراء کو جمع کن اور سورہ انعام و اسلام کا پڑھنا مکردا ہے۔ گلہ اور بہت سی دلیاں جیسے مرمیتیاں اور تندیلوں کو جانا تابیسے خوشیوں کے موقع پر ہوتا ہے اور بہت سی دھرمناں جانا اور خوشیوں آوازی سے گانا اور عورتوں اور مردوں کا صحیح کرنا اور ذکر و قرأت قرآن، بغیر پر اجرت کا لینا جو اچ کل کس زمانے میں دیکھا جاتا ہے اور جو اس طرح ہوتا ہے میں کوئی لذکر نہیں اور اس کی دمتت کا باطل کنا فندری ہے۔  
حوالہ وفاوۃ الاباضہ اعلیٰ انظام۔ گلہ صورت سورہ کا یہ تکمیل ہے جو کہا گیا۔

**بلا تعین یوم تصدق موئی کے لئے مسکین کو کھانا کھلانا**

**سوال:** سکھا ہیتا رکنا داسطے تصدق موئی کے بلا تعین یوم کے فقراء و مسکین کو جمع کر کے کھلانا چاہزہ ہے یا نہیں مل لارقام فرمادیں۔

**جواب:** بلا تعین ہن تعمیر کرنا یا دینا بطور صدقہ کے چاہزہ ہے کیونکہ صدقہ رکنا غلام کا کسی کے نزدیک ناچاہز نہیں ثواب اس کا میت کو پہنچتا ہے بااتفاق البتہ عبادت بدینی میں خلاف امام شافعی اور امام مالک کا ہے مالی میں کسی کا خلان نہیں قال فی الهدایۃ الاصل فی هذہ الباب ان لفظاً لہ ان یہ جعل ثواب عملہ لغیرہ صنúa او صوماً او صدقۃ او غیرہا المتر فقط والله تعالیٰ اعلم۔

### بلا تعین یوم و ذکر تسبیح

**سوال:** سوم یعنی تجوید جو موئی کے داسطے کی جاتا ہے تو اس میں کیا برائی ہے اگر تعین تاریخ اور تاریکہ موجب فاد ہے تو اگر درموجا فی مثلًا میلے روز ہو یا درسرے یا چھٹھے یا پانچویں یا چھٹھے روز ہو شمار کے داسطے کو نہ ہوں جرم ہو یا امتی کے سچ ہوں یا سیع ہو یا اور کوئی چیز ہو اور اس میں مال ہجی تینیوں کا مرفت نہ ہو تو یعنی چاہزہ ہے یا نہیں۔

**جواب:** اگر بلا تعین یوم کے جمع ہو کر ختم قرآن کریں یا کلمہ طیبہ اور ایصال ثواب اسکا کریں تو چاہزہ ہے اکثر علماء کے نزدیک اگرچہ علامہ محمد الدین فیروز آبادی ایصال ثواب میت کے اجماع کو بھی بدعت لکھتے ہیں۔ سفر السعادت میں۔

### جوائز تسبیح کے وجوہ پر کث

**سوال:** زید بہ عات مثیل تجوید عیزہ کا متعقہ شیرا کش لوگ اس نیال سے ان بیدعات کو افتدار کرتے ہیں کچنڈ لوگ جمع ہو جاویں گے اور بامثاتفاق بوجا اور کلام وغیرہ بھی زیادہ پڑھا جادے گا اور اگر مقرر تہ کیا جاوے تو دشواری بھتی ہے لپس ان لوگوں کا عقیدہ کیسا ہے اور اگر زید شرکیہ مجلس مذکور ہو جاوے تو کیا ہے فقط۔

**جواب:** جو بہ عات مثیل تجوید عیزہ کے میں اُن کا کرنا کسی وجہ سے درست نہیں قاعدہ ثابتیت

لئے ہے لیکن کہ اس باب میں اصل یہ ہے کہ انسان پہنچنے مل کا ثواب پہنچنے غیر کمل کے لئے قدرتی خواہ و نماز ہو کر نہ یا صدقہ غیرہ

**جواب:-** اگر کھانا اہل میت نے ایسے لوگوں کے واسطے جو نور مگر جمع میں کرانے کو کھلا دیں تو حجت میں آیا ہے کہ یہ نوحیں داخل ہیں پس یہ حرام ہے اور اگر دوسرے لوگ میت دلے کو کھانا کھلا دیں تو اگر کھانے کے بعد اس کا غم کم ہو تو درست ہے فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

### مرنے کے بعد چالیس دن تک وہی دینا

**سوال:-** مرنے کے بعد چالیس روز تک روٹی ملا کر دینا درست ہے یا نہیں۔

**جواب:-** چالیس روز تک روٹی کی رسم کر لینا بدبعت ہے ایسے ہی اگر ہوں بھی بدبعت ہو بلایہ بندی رسم و تیود ایصال ثواب سخت ہے فقط۔

### بلاچندر کے حافظہ کا خود ممکنی تقسیم کرنا

**سوال:-** اگر بلاچندر فراہم کئے حافظہ خود اپنے پاس سے شیرینی تقسیم کرے تو کیا ہے۔

**جواب:-** اگر حافظہ بلاقیود نہ کوڑہ بالا شیرینی تقسیم کرے تو درست ہے فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

### ختم قرآن کے لئے چنڈہ کر کے شیرینی منگوانا

**سوال:-** چنڈہ فراہم کر کے برد ختم قرآن شریف جو نماز نزاویع میں پڑھا جائی ہے شیرینی فریکر تقسیم کرنا کیا ہے۔

**جواب:-** چنڈہ کر کے اس طرح شیرینی تقسیم کرنا درست نہیں ہے علی الفہوص اس جگہ لاس

فرنی کا التراجم کر لیوں اور اس کے تارک کو ملامت کریں نادرست ہے فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

### رجیب کا حاکم

**سوال:-** جب کے میئنے میں تیار کی لذتی چالیس دفعہ پڑھ کر مردے کی روح کو ثواب پہنچانی یہ جائز ہے یا نہیں۔ **سوال:-** جو کہ مدینہ شریف میں جیسی ہوتی ہے سو ہاں کی طرح یہاں پر بندہستان میں بھی بہت سے لوگ ۲۴ رجب ۲۷ شب کو محفل مولود شریف یا ختم قرآن شریف یا تقدی وظیل یا کوئی کھانہ بکاری کو شیرینی تقسیم کر کے حضرت محل ائمہ علیہ وسلم کی ارواح مبارک کو ثواب پہنچانا پڑے یا نہیں اور ۲۷ تاریخ روزہ رکھنا کیا ہے۔

**جواب:-** ان دونوں مرکا التراجم نادرست اور بدبعت ہے اور وجہ ان کے ناجائز کے

الحاد رسم برائیں قاطعاً اور ایسے میں درج ہیں فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

**جواب:-** صلوٰۃ تغیر کی حقیقت ہم کو معلوم نہیں اور صلوٰۃ ملکوس فی الحیقت نماز نہیں بلکہ جما ہو ہے اور صلوٰۃ ہرول کا ثبوت صحاح حدیث سے نہیں۔

### صلوٰۃ الرغائب وغیرہ کا حکم

**سوال:-** صلوٰۃ الرغائب جب کے اوقیان جمع کی شب کو اور صلوٰۃ نصف شعبان اور صلوٰۃ المیت بیت منصور ثابت ہیں یا نہیں۔ درصورت عدم ثبوت ان کا فاعل کیس درجہ کا گھنگاہ ہو گا۔ کبیر و کامی مفیہ کا فقط۔

**جواب:-** یہ نمازیں بایس تیوو جو مردی جیسیں بدعت مداریں جس کا مالگناہ کبیر و کامی ہے۔ اگرچہ پیش صلوٰۃ نصف منور ہے۔ بشرط اس کی برائیں قاطعیتیں دیکھو فقط واتر تعالیٰ اعلم۔

ا) استارخ کو نذر اللہ کر کے غرباً و امراء کو ھانا کھلانا

**سوال:-** ایک شخص ہر میہنے کی گیانہ قارئ نو گیارہ ہوئی کرتا ہے نذر اللہ اور کھانا پکا کر طلبہ اور امراء سب کو کھلاتا ہے اور اپنے ولی ہیں یہ کھاتا ہے کہ تو یہ یعنی نذر لغیر اللہ بروہ حرام ہے اور میں جو گیانہ ہے کر کر کے اپنے اولاد کا نہیں کر سکتا۔ کوئی معرفت بڑے پیر صاحب اور حضرت شاہ عبدالحق صاحبؒ کے ہرگز ان حضرات کی نذر نہیں کرتا بلکہ معرفت نذر اللہ کرنے ہوں صرف اس غرض سے کہ یہ حضرت کیا کرتے تھے ان کے عمل کے موافق عمل کرنا موجب بخوبی کرتا ہے اور جو شخص ان حضرات کی یا اور کسی کی نذر کر گا سوائے اللہ جل شانہ وہ حرام ہے کبھی حلال نہیں تو اب ریافت طلب یا مرے کے لیے عقیدے فلله کو گیا ہویں یا رشد کرنا جائز ہے یا نہیں اور موجب بخوبی ہے یا نہیں اور اس کھانے کو مسلمان دین مدد نہاد فرمائیں یا نہیں۔

**جواب:-** ایصال ثواب کی نیت سے گیارہ ہویں کو رشد کرنا دست ہے گر تعین یا ہم و تین طعام کی بدعت کس کے ساتھ ہوتی ہے اگرچہ فاعل اس تعین کو مذکور ہی نہیں جانتا مگر دیگر عوام کو یہ مظلوم کر دیں۔ مظلوم کا ہوتا ہے لہذا ابتدا یوم و طعام کیا کرے تو یہ کوئی خدش نہیں۔

تین یوں کے پہلے کی فاتحہ

**سوال:-** تین یوں کے پہلے کی فاتحہ کی دوسری کی ہونا چاہیے یا سوم کی ہونا چاہیے میتوں الوجہ

**جواب:-** شریعت میں ثواب پہنچا نہ ہے دوسرے دن ہو خواہ میرے دن باقی تینیں عرفی میں جب

ہاں کیں ابھیں دنوں کی گئی ضروری جاننا جمالات و بدعت ہے واللہ سبحانہ تعالیٰ ظم۔  
کتبہ عبد المذکوب احمد رضا البر طوی عقی عن محمد بن الحصنه البنت الامی معلی انتہا تعالیٰ عید وسلم۔

### تیسرا کن کی رسم ہے

**سوال ۱۔** میت کے بعد تیرہ دن تل پڑھا چند طایاں اور اقراب اداجاب کو جمع کر کے سورہ مکاروں تل اور آیت مغلون تک اور ما کان محمد ابا احمد لا ایہ پڑھوک اتحاد نما اس کے امور اس سے فارغ ہو کر طایاں کو کسی قدر غلط دینا اور جلا جانا مشابت ہے یا نہیں۔

**جواب ۱۔** تیرہ دن کا جمیع میت کے حاططے اولاد مشابت ہزوں کی کہ اُن کے بیان تیجہ ضروری ہے جام ہو گا اب بب مثابت کے قال علیہ السلام من تشبہ بعوہ فهو متهم العدیش ہائی انقر کرن تیرہ دن کا یہ خود بدعت ہے اس کی پچھا اصل شرع میں نہیں ثاثا۔ جو کھٹکا کشے مل کر پڑھتے ہیں بطبع فلوس پڑھتے ہیں کہ درستہ میت صحی مانتے ہیں کہ مٹا کو اس قدر دینا ہو گا اور ضروری جانتے ہیں پناہی معین ہے اور مٹا بھی جانتے ہیں کہ ہم کو یہ ملے گا کیونکہ معین و مقرر ہو رہا ہے اور شرع میں جیزیر کہ معرفت دعین ہوتی ہے اُس کو مثل زبان اخراج کرنے کے فرایدے للعوف بالشردط قاعدہ نقہ کا مسئلہ ہے پس جو کچھ ملاوں کو دیا جاتا ہے وہ اجرت اُن کے پڑھانے کی ہو اور پڑھائی کہ اجرت پر جو قی ہے اُس کا ثواب نہ پڑھنے والے کو ہوتا ہے اور نہ مرد سے کوئی لذت یہ نہیں اور باطل اور لیتا دینا دنوں حرام اور موجب ثواب کا نہیں بلکہ ناہ ہے مردہ کو اُس کا ثواب نہیں ہوتا ہے اور یعنی ولے اور لینے والے دنوں لگھا رہتے ہیں لہذا اس کام کا ترک بھبھی واجب ہے اور اگر ابتداء پہنچانا منکور ہے تو شرخن اپنے مکان پر پڑھ کر پہنچاوے اور تیرہ دن کا کیوں انتظار کیا جائے نہ ایصال ثواب کو کوئی منع نہیں کرتا ہے اگر بلا قیمت ہو گران گیو خیوصیات کے ساتھ بدعت بھاہے اور ثواب بھی نہیں پہنچتا ہے فقط اللہ تعالیٰ اعلم۔

### بروز ختم مسجد میں روشنی

**سوال ۲۔** بروز ختم قرآن شریف کے ضرورت سے زیادہ روشنی کیا کیسا ہے۔

**جواب ۲۔** ضرورت سے زیاد روشنی کیا اور پھر اُس کے ساتھ اُس کو ضروری بھتنا اسراف و

ملہ نہیں بلکہ اندھی دلم نے فرمایا جو کسی قوم کے ساتھ مشابت کرے دے اسی میں سے ہو گی۔

## محمد بن عبدالواہب شجاعی کا نہ سب

سوال:- عبدالواہب شجاعی کیسے شفعت تھے۔

جواب:- محمد بن عبدالواہب کو لوگ وہابی کہتے ہیں وہ اچھا ادمی تھا سنا ہے کہ نہ بہ خبل رکھتا تھا اور عامل بالحدیث تھا بہت و شرک سے روکتا تھا مگر تشدید اس کے مزاج میں تھی واللہ تعالیٰ اعلم۔

## دہابی کا عقیدہ

سوال:- دہابی کون لوگ ہیں اور عبدالواہب شجاعی کا کیا عقیدہ تھا اور کون نہ سب تھا اور وہ کیا شفعت تھا۔ اور اہل شجدہ کے عقائد میں اور سنتی حنفیوں کے عقائد میں کیا فرق ہے۔

جواب:- محمد بن عبدالواہب کے مقتدیوں کو دہابی کہتے ہیں ان کے عقائد میں تھا اور نہ سب ان کا جنبل تھا۔ البستان کے مزاج میں شدید تھی مگر وہ اوزان کے مقتدی اچھے ہیں مگر اس جو صد سے بڑھ گئے ان میں قساد آگیا ہے اور عقائد سب کے متعدد ہیں امثال میں فرق ضمیم۔ سرافی مانگی۔ جنبل کا ہے۔

## جبیب حسن و اعظم سہارپوری

سوال:- یہاں پر ایک شفعت و اعظم جبیب حسن سہارپوری آئے تھے انہوں نے اکثر مفاسد میں و مسائل رطب و یابیں فرمائے اور حضور کل نسبت جو پوچھا جاتا تھا تو سکوت کرتے تھے اگر ان کا حال مطمئن ہو تو مطلع فرمائیے کہ کس عقائد کے ہیں اور کس استعداد کے ہیں یہاں تو ایک فعل کرنے میں چار فاصل پڑھتے تھے زیادہ حدود اس امر سے بالضرور اٹھا فرض نہ فرمایا جاوے فقط۔

جواب:- جبیب حسن کوئی و اعظم سہارپوری بندہ کو معلوم نہیں اور کوئی عالم وہاں اس نام کا ہے لوگوں نے یاد جو جبیل کے ارد و کتب دیکھ کر وعظ کا جیلو دنیا کی معاش کے داشتے اختیار کر لیا ہے۔ عنین کو گمراہ کرتا ہے حق تعالیٰ پناہ دیوے اگر بندہ کو معلوم ہوتا تو صاف تھا مگر یہاں کوئی مولوی اس نام کا نہیں دہاں کے سب علماء سے بندہ واقف ہے فقط دلائل سلام۔

## حضرت معاویہ کا یزید کو خلیفہ بنانا

سوال:- حضرت معاویہ نے اپنے درہ وریز یہ پیدا کو ولی عمدہ کیا ہے یا نہیں۔

**جواب:** کفار سے مسلام نہ کر کے گزر بزورت مباح ہے۔

**آریہ سماج کا پکر سُننا**

**سوال:** آریہ سماج کا پکر سُننا اور اس موقع پر کہ مرک پر ہوا ہوا ایک کھلے کان میں کھوا ہو جائے تو گناہ توشیں ہے۔

**جواب:** آریہ کے وظاکرنے نئے کا احتمال فساد دین کا ہے گرچہ عالم ہے اور رکرے تو مکرا ہوتا جائز ہے درست منع ہے فقط و اشد تعالیٰ اعلم۔

### اُنگریزی ادویہ

**سوال:** اکثر ادویات انگریزی مثل عرق و نینو و جو تیار ہو کر آتا ہے بغایہ اس میں احتلاط شراب ہو یا بہ سرعت نفوذ تاثیر کے باوصفت قلت مقدار جو خصالیں شراب کے اور بعض واقف لوگوں کے بعفر عرق و بکٹ وغیرہ میں احتلاط شراب معلوم ہوا جیسی ہے اسی حالت میں استعمال اس کا منع ہے یا نہیں۔

**جواب:** اس میں احتلاط شراب یا کچیں شے کا ہے اس کا استعمال باوجود علم کے حرام ہے۔ اور لا علم میں مخدود ہے و اشد تعالیٰ اعلم۔

**بکٹ نان پاؤ کا مسئلہ**

**سوال:** جو نان پاؤ یا بکٹ وغیرہ نجیتاڑی ہو جو جنملا سکرات ہے کہنا اس کا جائز ہے یا نہیں

**جواب:** یہ مسئلہ مختلف ہے امام محمد کی روایت نجاست و حرمت کی ہے اور شیعین کی جواز کی

تحقیق اور نتوی دلوں جانب ہے۔ و اشد تعالیٰ اعلم۔

**ہندوؤں کا ہدیہ قبول کرنا**

**سوال:** ہندو تواریوں یا دیوالی میں اپنے استاد یا حاکم یا نوکر کو گھیلیں یا پوری یا اور پکے کھانا بطور تحدیحیتیں ان چیزوں کا لینا اور کی تا استاد و حاکم نوکر مسلمان کو درست ہے یا نہیں۔

**جواب:** درست ہے۔

**ہندوؤں کی شادی میں جانا**

**سوال:** ہندوؤں کی شادی برات میں جانا جائز ہے یا نہیں ؟ امر نرم سے جو حالات معلوم

ہوتے ہیں ان کو صحیح جانا درست ہے یا نہیں۔

**جواب :-** یہ دونوں امر نادرست اور حرام ہیں مرتکب ان کا فاسق ہے وائد تعالیٰ اعلم۔  
والا یتی قند اور تر و خشک مٹھائی کا حکم

**سوال :-** ولایتی تند اور مٹھائی تریا خشک کھانی درست ہے یا نہیں۔

**جواب :-** جس کی نجاست یا حرمت تحقیق ہو یا غالب گمان ہو وہ نکھانے اور جس کا حال علم ہے، تو اُس کا کوئی بینا درست ہے فقط۔

ہندوؤں کے پیارے کا پانی پینا

**سوال :-** ہندو جو پیارے پانی کی نگاتی میں سوئی پر مرد کر کے صنانوں کا ایک بینا درست ہے انشا

**جواب :-** اس پیارے سے پانی پینا منع نہیں۔

حضرت حسینؑ کی مجلس عنم منانا

**سوال :-** مجلس عنم مقرر کرنا چاہئے یا نہیں اتفاق فرادا۔

[www.alahazrat.com](http://www.alahazrat.com)

**جواب :-** عالم کی مجلس تو کسی کیروں طبق درست نہیں کہ حرم مقرر کیا اور علم کے رفع کرنے کے لئے توزیر و تبلیغ امن و اسلام کیا جائے تو اسکے خلاف عنم پیدا کرنا خوبی یعنی جوگا اور شہادت حسین کا ذکر مجع کر کے سوانح اسکے مشابت رفع کی جی بے اور تشبیہ اس کا حل ہے لہذا عقیدوں علیؑ کی کام درست نہیں فقط وائد تعالیٰ اعلم۔

رافضیوں سے مراسم رکھنا

**سوال :-** یوں نفع سے اُس رکھنا اور اخراج کتنا اور سرم دستی ادا کنا اور اُس کی نبوت کہا ادا کا کیا نہوت کھانا دادا کے یہاں نہوت کھانا یاد جو دیکھا اُس سے دین دینا کا کوئی مطلب ہو جائز ہے یا نہیں اور جو شخص بلا اصریحت و اذن سے اخراج کر کے وہ کیسا ہے اور نفقات کو اُس کی معیت میں اکل دو شتر بیکارہت جائز ہے یا نہیں۔

**جواب :-** یوں نفع خوارج اور سب فاق سے بیطاط مبتلا مودت کا حرام ہے مگر بیب معاملہ تپاری کے محدود ہے اور ان کی مودت کرنے والا مدعاہن فی الدین عاصی ہے۔

حسینؑ کی تصویر گھر میں رکھنا

**سوال :-** مورتیوں کا حسین علیہ السلام کا گھر میں رکھنا کیسا ہے اور ان کا فروخت کا اچھا ہو یا نہیں اور آگیں جلا دینا مناسب ہے یا نہیں۔

## گھوڑوں کو خصی کرنا

سوال : گھوڑوں کا اختیار نہیں بدھیا کرتا بیانت کرنے شوخفی کے جائز ہے یا نہیں۔

جواب : گھوڑے اور بکرے وغیرہ کو اختیار نہدارست ہے۔

## بجول کو گرم پانی یا دھوپ میں مارنا

سوال : بجول کا ماں گرم پانی میں یا دھوپ میں جائز ہے یا نہیں۔

جواب : بجول کا ماں گرم پانی میں یا دھوپ میں جائز ہے کچھ حرج نہیں ہے نقطہ والہ تعالیٰ علیم۔

## حلال کو اکھانا

سوال : جس جگہ زاغ معروف کو اکثر حرام جانتے ہوں اور کھانے والے کو برائیتے ہوں تو ایسی جگہ

اس کو اکھانے والے کو کچھ ثواب ہو گایا ہے ثواب ہو گا اور عذاب۔

جواب : ثواب ہو گا۔

## بھرڑوں کا جلانا

سوال : بھرڑوں کا جلانا سچ ہے مگر بعض جگہ کہ جہاں سمجھت آہی آتے جاتے ہیں اور کامیں ہیں اور

فیر جلانے کس تدبیر سے دور نہ ہوں تو یہ موقع پر جلانا جائز ہے یا نہیں۔

جواب : اس اور تدبیر سے ہو تو جلانا مادرست ہے۔

## ملفوظات

۱۔ ہم گپتو ریاستی پرے رشی ہی میں ان کا حکم شتمی کا ہی ہے مگری ہونا شتم ہے اور معروف ریشم ارشم

۲۔ اعده قسم ہے پس اگر تابا نا دنوں ریشم کے مابینوں کے ہوں خواہ صرف بانا ریشم کا ہو تو دنوں صورتوں میں

درست ہے اور اگر دنوں ریشم نہ ہوں بلکہ صرف تابا ریشم ہو تو درست ہے جیسا ریشم کا بھی ہیں حکم ہے

اصل یہ کہ بینوں ریشم ہے چھال نہیں ہے نقطہ والہ تعالیٰ۔

۳۔ مجھے کوئی وظیفہ ایسا معلوم نہیں کہ جس سے ذوق و شوق پیدا ہو اس دنیا سے بے غبتی اور انشد کی

لوف توجہ کرنا اس کے لئے مفید ہے جس شے کی ماں باپ کی طرف سے یہ صراحت یا بہ دلالت اجازت ہو اس

این مفائد نہیں ہے اور بلا ارضی اُن کے مال میں تھرف درست نہیں۔

۴۔ ایسے طروت جن کا استعمال سب زن مرد کو حرام ہے بنائے نہیں چاہیں کہ بالآخر سب مددعیت

### مراءٰ عتی کی امامت

سوال:- مراءٰ عتی مکنی ہو کا ہوتا ہے اور اس کی امامت جائز ہے یا نہیں۔

جواب:- مراءٰ عتی کی امامت نادرست ہے اور تیر و پروردہ برس کا روا کا مرائی ہے۔

جماع سہک کا امام بدعتی و فاسق ہو تو کیا کیا جائے

سوال:- اگر جامع مسجد کا امام بدعتی ہو یا فاسق ہو اس وجہ سے اپنی مسجد محلہ میں جمعہ کر لینا اول ہے یا نہیں اور اگر بدعتی امام کے پیچے مقتدی بھی بدعتی ہوں تو ان کی نماز بھی مکروہ تحریکی ہو گلی یا نہیں۔

جواب:- بدعتی کی اقدار سے اپنا جمعہ اور جماعت الگ کر لینا بہتر ہے بدعتی کے پیچے اس جیسوں کی نماز بھی مکروہ ہے۔ فقط۔

### بدعتی کی امامت

سوال:- بدعتی کے پیچے نماز ہو جاتی ہے یا نہیں۔

جواب:- مکروہ تحریک ہے۔

رسول اللہ کو غائب دان جانئے والے کی امامت

سوال:- جو شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو غائب دان جانتے اس کے پیچے نماز

درست ہے یا نہیں

جواب:- جو شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو علم غائب جو خاص حق تعالیٰ ہے ثابت کرتا ہو اس کے پیچے نماز نادرست ہے فقط واللہ تعالیٰ اعلم۔

### مشرک بدعتی فاسق کی امامت

سوال:- مشرک بدعتی گر پرست ظالم فاسق غیر مقدر ہو مسلمانوں کی برائیاں حکم سے کرے اور مسجد میں کفار کو بنخادے اور شاکر کرے ان سب کے پیچے نماز درست ہے یا نہیں۔

جواب:- ہر مسلمان کے پیچے جس کے معاملی کفر تک نہ پہنچے ہوں نماز ہو جاتی ہے مگر اب و تراب بیٹ کم ہوتا ہے۔ اور جیسی کی زربت کفر تک پہنچ گئی ہو اس کے پیچے نماز نہیں ہوتی۔

لے کر کرچ کفر ہے اس کا اقدار جاد نہیں دینا تار۔

### بُد عقْتی کی امامت کا حکم

سوال:- بُد عقْتی کے پیغمبَر نماز درست ہے یا نہیں۔

جواب:- بُد عقْتی کے پیغمبَر نماز پڑھنا مکروہ تحریر ہے۔ فقد۔

### بُد عقْتیدہ شخص کی امامت

سوال:- جمِعہ کی نماز جامع مسجد میں باوجود یہ کہ امام بُد عقْتیدہ محدث پڑھ سے یاد و سری جگہ پڑھ دے۔

جواب:- جس کے عقیدے درست ہوں اس کے پیغمبَر نماز پڑھنی چاہئے۔ فقد۔  
والله تعالیٰ اعلم۔

### دانی کے شو سرہ کی امامت

سوال:- ایک شخص کی بیوی پیشہ دانی کا کرتی ہے اور بے پر وہ باہر پڑی ہے اس کے پیغمبَر نماز درست ہے یا نہیں۔

جواب:- جس کی بیوی دانی ہے اس کے پیغمبَر نماز درست ہے۔ فقد و اللہ تعالیٰ اعلم

### بُد عقْتی کے پیغمبَر جمِعہ پڑھنا

سوال:- اگر بُد عقْتی امام کے پیغمبَر جمِعہ پڑھا ہو تو اس کا اعادہ کرے یا نہیں اگر اعادہ کرے تو کس طرز پڑھے۔

جواب:- اگر بُد عقْتی امام کے پیغمبَر جمِعہ پڑھا ہو تو اس کا اعادہ نہ کرے فقد۔

امام کا جماعت شرکت کرنے میں کسی کا انتظار کرنا

سوال:- جو امام مسجد ایسا ہو کہ جس دلت سکھ مسجد میں یاد و شخص مقصود ہے آج اور ہاں جماعت کا وقت معمول بھی گزرنے کے قریب ہو اور وقت میں بھی تاخیر ہوتی ہوگر اپنے بھی نفع کے باعث یا تعلقات کے سبب سے ان اشخاص کا انتشار کرے اور بغیر ان کے جانتی تاخیر کرے تو اس کے پیغمبَر نماز پڑھنا کیسا ہے۔

جواب:- اگر بُد عقْتی کے کسی دنیا دار رہیں کا انتشار کرتا ہے جو اس افرین کی ہے نہیں کرتا تو امام و مکتبہ کہہ کر رہیں گے مگر نماز اس کے پیغمبَر ہو جاتی ہے۔

(رجمة حقوق محفوظ)

**فَأَسْأَلُوا الْهَلِ الْذِي كَانُوا كُنْدِمًا لِّلْعَالَمِينَ**  
 الْحَمْدُ لِلَّهِ وَالنَّتَّةُ إِذَا زَوْجَتْ حَسَنَاتٍ وَمُجْرِمَاتٍ لِّيَعْنَى بَخِيشَةً

# بِوْكِي بِهِاب فتاوى الشیخ مُحَمَّد

## حَصَّةُ اُولٰءِ

من افادات طيبيات عالم جل فاضل اکمل مخزن اسرار العرب  
 معدن روز طلاقیت حضرت رسولنا المولی الحافظ المخاج  
 رشید احمد الگنگوہی

سلیمان کاپتہ

محمد سعید اینڈ میسنٹر ناشر ان فتاوا جراحت کتب

وَإِنَّمَا يَنْهَا عَنِ الْقُرْآنِ مِمَّا يَقْبَلُ مِنْ أَنْوَافِ سَابِقِهِ كَلِمَاتٍ



جب چاہیں کروں ہیں مقول کی گئی صروری حاصل ہے جہاں تا لے علم کر جائیدا  
المذکوب محمد صہاب طوی علی عنہ بحمدہ المصطفیٰ الی الامی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔

ستفعتا دی کی فتویٰ میں ملائے ہیں و مفتیان شرع میں اجنبی مولود خواہی صرد کائنات میں ہے  
طیبہ و طہیاں بیتیت کر دشی ہار تبرہ زاماً زحاجت و امردان خوش الحاق دراگ خواندہ اشاعتیں

مقدودات بالخصوص قیام اسی ذکر مولود اوسی محل میں ثابت اور جائز ہے یا نہیں اور شریک بخاتر انتہی  
کلامی عماں میں چاہئے یا نہیں و نیز عجیدین و نیز شعبہ و نیزہ میں آب معاون سانے رکھ کر عطا شاکر

ناخواہ وغیرہ پڑھ کر ایصال ثواب بموقی کرنا ثابت و جائز ہے یا نہیں و نیز عماں برہن سویم میرت کے  
معجم ہو کر مخصوص کل رطبیہ و ختم قرآن مجید معنی ثابت ہے وغیرہ تقیم کرنا ثابت و جائز ہے یا نہیں۔

درخواہ و جم وغیرہ بیت کا کرنا ثابت و جائز ہے یا نہیں۔ مبنی بالكتاب و تحریکاً يوم الحساب میں  
بندہ مزبور الدین علی عنہ از مراد آباد محمد ساہ پورت

الجواب۔ میں مروجہ مولود کسی کو سائل نے کہا ہے بدعت و مکروہ ہے گریغیں ذکر کردار دوت

خواہم علیہ اصلوۃ کا مندوب ہے گریسب انسان قبور کے بھلیں منہج ہو گئی کر قاعده فرقہ کے  
کمرکب علاں حرام سے حرام بوجاتا ہے اس سجدت مجدد مجلس مولود میں بخشت و رایہان عذر درود

چراغ میانا اسراف ہے اور اصراف حرام ہے کہ ان ابتدیں کا واؤ تو ان اشیا میں الایہ حکم ناطق قرآن  
شریف ہے علی پذرا مردان خوش العان کاظم شمار پڑھتا موجرب بیجان فتنہ کا ہے اور کرمیت سے

خالی نہیں اور قیام بالخصوص اسی ذکر اوسی محفل میں بونا بدعت ہے پس حضور اسی محفل کا سبب  
ان امور بدعت و مکروہ تحریر کے مزدہ تحریر اور بدعت ہے یوگا خواہ عالم لوگ جادیں یا معمی جائے

بلکہ منعی کو زیادہ تر موجرب دل کا ہے اور وہ فائمت اور ایسے فعل سے مگر اہل کندہ علی کشیر کا ہوتا ہے  
اور فاتحہ میں ہاتھ پھر میں اعلام شراب رو برو رکورٹ اپت فعل ہبندو ہے اور یہ امر شرع میں

ایصال ثواب کے واسطے کہیں ثابت نہیں اور من شبہ بقورہ فہرمنہم الحدث حکم ناطق  
حرمت۔ شاہبت کا ہے ابداً برصغیری حرام بگا اور سویم و دھرم و حملہ جلد رسم و رسم ہوندی ہیں۔

اس تخصیص ایام میں شاہبت بھی یوں اور تخصیص ایام کی بدعت بھی ہے بیس بیس بیس بیس تھنیہات  
کے بعد بدعت و مکروہ تحریر ہیں۔ اگرچہ ایصال ثواب بدون کسی تخصیص دشاہبت کے درست ہے

لعد تفصیل ان جملہ ایصال کی بسط میں ساختہ براہین فاطمہ میں اس میں لاحظہ کر لیوے فقط اُسی علیے  
کہتے لاحضر دشید احمد گللوہی علی عنہ

# تقویہ الایمان

یعنی

توحید کی حقیقت اور شرک کی نہت

تألیف

[www.alahazratnetwork.org](http://www.alahazratnetwork.org)

## حضرت مولانا شاہ اسماعیل شہید

ولادت شنبہ ۱۷ شعبان سنت

ناشر } فاروقی کتب خانہ یون لوہاری دوڑا  
 علی مسجد جامع الہمدیہ مولانا عبدالعزیز مال ہلہ قدیری آباد  
 یقنت ناہریہ ملتان شہر

جھوٹا اور اللہ کا نا شکر اور اس صاحب نے سورہ مومنوں میں فرمایا ہے۔

قُلْ مَنِ يَسْبِيْهُ مَنْكُوْتُ  
کہ کون بے وہ شخص کہ اس  
مُعْلِمٌ شَيْءٍ وَهُوَ مُعْلِمٌ لَا  
کے وہ تھے جس نے تعریف ہر چیز  
ہ اور وہ حریت کرتا ہے اور  
یکجا رسمیت پر ان سے مکمل نہیں  
میں تعریف نہیں کرنے والے تھے اور  
اس کے مقابل کوئی حریت نہیں  
کر سکتا جو تم جانتے ہو سو دری کہیں  
میں تھے تو اس کے مقابلے

کے کہا شد ہے کہ ہر کوئی سے خوبی ہو جاتے ہو۔

یعنی جب کافروں سے بھی بوجھے ہے کہ سارے عالم میں تصرف کس کا  
ہے اور اس کے مقابل کوئی حلالی کھڑا ہو گئے تو وہ بھی میں گھبیں جائے کہ یہ  
اہلہ ہی کی شان ہے۔ پھر اور دل کو ماننا حق خبط ہے۔

اس آیت سے معلوم ہوا ہے کہ اللہ صاحب نے کسی کو عالم میں تصرف  
کرنے کی قدرت نہیں دی اور کوئی کسی کی حریت نہیں کر سکتا۔ اور یہ بھی معلوم  
ہو کہ پیغمبر خدا کے وقت میں کافر بھی اپنے بیوں کو اہلگی برا بر خیں جانتے تھے  
 بلکہ ابھی کا مخلوق اور اس کی کا بندہ سمجھتے تھے۔ اور ان کو اس کے مقابل کی  
طاقت ثابت نہیں کرتے تھے۔ مگر یہی پکارنا اور متنیں ماننی اور زندہ دنیا ز  
کوئی ہلواؤں کو اپنا وکیل اور سفارشی سمجھنا بھی ان کا کفر و مشک تھا۔ سوجہ  
کوئی کسی سے یہ مخالف کرنے گو بلکہ اس کو اہلہ کا بندہ و مخلوق ہی سمجھے ہو

ابو جمل اور رضا شرک میں برابر ہے۔ سو بھنا چاہئے کہ شرک اسی پر ہموقوف نہیں۔ کہ کسی کو اللہ کے برابر کیجئے اور اُس کے مقابل جائے بلکہ شرک کے سنتے یہ کہ جو چیزیں اللہ نے لپٹے واسطے خاص مکن ہیں اور اپنے بندوں کے ذمے نشان بندگی کے ٹھیرائے ہیں، وہ چیزیں اور کسی کے واسطے کرنی جیسے سجدہ کرنا اور اُس کے نام کا جائز کرنا اور اس کی منت ملتی اور مشکل کے وقت پکارنا اور پھر جگہ حافظہ و ناظر بھیتنا اور قدرت آنحضرت کی ثابت کرنی۔ سوان یا توں سے شرک ثابت ہو جاتا ہے۔ جو کہ پھر اللہ سے انبیاء میں اور جن اور شیطان میں اور بحوث اور پڑی میں پچھہ فرقہ میں ہیں جس سے کوئی یہ محاصلہ کر سکا وہ شرک ہو جاوے گا۔ خواہ اپنیا اور اپنیا سے خواہ پیروں شہیدوں سے خواہ بھوت دپری سے چنانچہ اللہ من عب نے جس سابت پوبنے والوں پر عقد کیا ہے۔ ویسا ہی یہود و نصاری پر حالانکہ وہ اولیناد و انبیاء در سے یہ معاملہ کرتے تھے۔ چنانچہ رسول نبی مسیح میں فرمایا۔

إِنَّمَا أَحَبَّ رَحْمَةَ وَ فَيْرِيزاً شبل نے سرو یوں کو اور

رَحْمَةَ أَرْبَابَاتِينَ دو دیشوں کو ناگز اپناؤتے

دُو ملِنِ اللَّهُ وَالْمَسِيحَ اتنے تھے۔ سخن بیجے سریم گو

اَهْنَ مَرْيَمَ دَمَّا اَمْرَكَ اَلَا اور حالانکہ ان کو تو یہی ہڈا لیتے تھے۔

ہیں۔ جو کوئی کسی کو ایسا تصرف ثابت کرے اور اس سے مرادیں ملگے۔ اور اس تو قبضہ نہ رہ دینا زکرے، اور اس کی متین مانے، اور اس کو صیبت کے وقت پکائے ایسا کرنے سے مشرک ہو جاتا ہے۔ اور اس کو اشراط فی التَّعْرُفِ کہتے ہیں۔ یعنی اللہ کا ماتصرف شافت کرنا محن شرک ہے۔ پھر خواہ یوں سمجھے۔ کہ ان کا موس کی طاقت ہن کو خود بخود ہے۔ خواہ یوں سمجھے کہ اتنے ان کو اسی طاقت سجنی پہ ہر طرح سے شرک ثابت ہوتا ہے۔

**۳- اشراک فی العبادۃ** ایسی بات یہ کہ بینے کام تنظیم کے اللہ عبادت کہتے ہیں۔ جیسے سیدہ، اور رکوع، اور باقہ بندھ کر کھڑے ہوتا۔ اور اس کے ہم پہلے بیچ کرنا اور اس کے تمام گلزارہ رکھنا اور اس کے گھر کی طرف در درست قصہ کر کے سفر کرنا۔ اور الیٰ سورت بن کعبہ کا ہر کوئی بُن لے کر یہ لوں اس گھر کی زیارت کو جستے ہیں۔ اور اس سے اس مالک کا نام پکارنا۔ اور بحقول بائیں نہ کرنا۔ اور شکر سے بیٹ۔ اور اسی قبیلے سے جا کر طوف کرنا۔ اور اس گھر کی طرف سجدہ کرنا۔ اور اسکی طرف جانور لے جانے اور وہاں متین ماننے۔ میں پر غلاف ڈالنا۔ اور اس کی چوکھت کے آنے گے گھرے بیو کرو یا ملگنی اور لبیا۔ کر لی، اور دین و دینا کی مرادیں ملگنی اور ایک پھر کو بوس دینا۔ اور اس کی دلیل اس سے اپنا منا اور حچھاتی ہٹانا۔ اور اس کا غلاف پکر کر دعا کرنی، اور اس کے

شیر پا شیر ایں ایکروت ... بیٹے ہر سے مت طریقہ بن ائمہ کا  
 ظلم حنفیہ وہ ۵ بیٹکت شریک ہنا تا بڑی بھے سنن ہے۔  
 یعنی ائمہ صاحب نے تمام کو عقائدی دی تھی۔ سوانحوں نے اس سے  
 سمجھی کہ انسانی بھی ہے۔ کہ کسی کا حق اور کسی کو پکڑنا ادھیا، اور جس نے اہل کائن  
 اس کی حقوق کو دیا۔ تو بڑے سے بڑے کا حق ہے کہ ذیل سے ذیل کو دے دیا جیسے  
 بارشا، کامیاب یک چار کے سر پر رکھ دیجئے۔ اس سے بڑی بھے انسانی کیا ہوگی  
 (اور یہ تین جان یتنا چاہئے کہ ہر علوق بڑا ہو یا چھوٹا وہ اللہ کی شان کے آگے چار  
 سے بھی ذیل ہے) اس آیت سے معلوم جو اک جیسے شرع کی راہ سے یہ معلوم ہوتا  
 ہے۔ کہ شرک سب سے بڑا ہے۔ یعنی ہی مغل کی راہ سے بھی یہی معلوم ہوتا  
 ہے کہ شرک صفت میبوں سے بڑا جیسہ ہے۔ اور کسی حق ہے۔ اس راستے کے  
 کوئی بھی بھٹے سے بڑا ویسی بھی نہ ہے۔ کہ لپٹے بڑوں کی بیے ادبی کرے۔ سو  
 اللہ سے بڑا کوئی نہیں اور شرک اس کی بے ادبی ہے۔

وَتَعَالَى اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ مَا أَذَّى سَنَةً فَرِيَادُ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ  
 مِنْ قَبِيلَتِ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ أَلَا  
 فَوْحَى رَبِّكَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا  
 يَوْمَ الْحِجَّةِ وَمِنْ ۖ  
 سَوْمَنَّ بَرِّيَادُ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ

رہلم اسی نکتے میں ہے۔ کہ جید خوب درست کیجئے۔ اور شرک سے دوستگی  
دالنڈ کے سوا اسکی کو عالمک سمجھئے کہ کسی چیز میں کچھ تصرف کرتا ہے۔ نہ کسی کو  
اپنا لکھیرائیے۔ کہ اس سے اپنی کوئی مراد نہیں اور اپنی حاجت اس کے  
باکس میں جائیے۔

وَأَخْرَجَ أَخْصَدَهُ عَنْ مَكَابِرِهِ  
شکر کے باب تکبائر میں کہا ہے  
جَبَّيْنَ قَالَ كَانَ لِي رَسُولُ اللَّهِ  
کر امام احمد رحمۃ اللہ علیہ کہ مساجد  
مَكَابِرَهُ مَلَيْعَةٌ وَاللَّهُ وَسَلَّمَ  
بن جن شفیع قتل کی کفر فرمادہ کو رسول  
لَا تُشَرِّكُ بِاللَّهِ شَيْئًا وَإِنْ قُتِّلتَ  
اس میں شرک نہیں ادا ملتے۔ شرک میں  
دَمْحَنَاتَ -  
شرک کی کفر کو ان جملے فرمایا ہے۔

یعنی اللہ کے سوا اسکی کو شہاد اور اس سے نذر کر شاید کوئی جنہا بمحوت کہے  
ایسا پہنچا ہے۔ سو یہا مسلمان کو ظاہر کی بلاد میں پر مبرکر نہ چاہئے اور ان کے ذرے  
اپنا مین دیگاڑ ناچاہئے۔ اسی طرح جن اور بیوتوں کی بھی ایذا پر مبرکر نہ چاہئے  
اور ان سے نذر ان کو نہ مانتا چاہئے۔ اور یہ سمجھنا چاہئے کہ فی الحقيقة توهہ کام  
الله بھی کے اختیار میں ہے۔ مگر وہ بھی کبھی کبھی اپنے جندوں کو چاہئا ہے۔ اور  
بُرُول کے لخنوں سے جندوں کو ایذا پہنچا تاکہ۔ تاکہ بکوں اور بکوں میں فتنہ ہو  
چاہئے۔ اور سو من اور سنا فق جو ایسا معلوم ہو جاویں۔ سو یہی ظاہری اختیاروں  
کو فاسقوں کے ہاتھ سے اور مسلمانوں کو کافروں کے انتہے اللہ کے ایک یہ

یعنی مجھے کہ ائمہ کو سمجھتے ہیں۔ کہ وہ ہر مرگہ حاضر و ناظر ہے۔ اور سب کام اس کے اختیار میں ہیں۔ سو ہر مشکل کے وقت یعنی سمجھ کر اس کو پکارتے ہیں۔ سو کسی اور کو اس طرح کا سمجھ کر نکارنا نہ چاہئے کیونکہ یہ سب سے بڑا گناہ ہے۔ اول توبہ بات خود فلسطین کے کسی کو کچھ حاجت بر لانے کی طاقت ہو رہے ہے یا ہر مرگ۔ حاضر و ناظر ہو دوسرے یہ کجب چار اعلیٰ ارشتے ہے اور اس نے ہم کو پیدا کیا۔ تو ہم کو سمجھ چاہئے۔ کہ اپنے ہر کام پر اسی کو گزاریں اور کسی سے ہم کو کیا کام، مجھے جو کوئی ایک ہاشمہ کا نرم ہو چکا تو وہ اپنے ہر کام کا علاقہ اسی سے رکھتا ہے۔ دوسرا بدرشاہ سے بھی نہیں رکتا۔ اور کسی پھر ہر سے چار کا لوکا ڈاکریتے ہے۔

الْخَرْجُ الْيَرْبِعِيُّ هُنَّ الِّيْنَ  
كَلَّا كَلَّا رَسُولُ اللَّهِ مُصَلِّيَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
مُحَمَّدٌ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُحَمَّدٌ  
كَيْا بَيْتُ الْمَرْأَتَتِ لَوْلَيْقِيْتِي  
يَقْرَأُ الْأَزْمَنْ تَحْمَلِيَا شَدَّدَ  
تَشْتَتِيَا لَا تَشْرِيكُ لِيْ قَيْنَشَا  
رَلَا آتِيَتْ بِهِ زَاهِيَا مَغْفِرَةً  
يُمْلِكُ لَيْلَدِنْ تَيْمَهُ مُشَاهِيَا نَاهِرَ

یعنی اس دنیا میں سب گنگار دوں بنے گناہ کئے ہیں کہ قزوں بھی اس دن

اسی کے اختیار میں ہوتا ہے۔ جب چاہے تو کھو لے جب چلتے نکھر لے۔ اسی طرح  
ظاہر کی چیزوں کو دریافت کرنا لوگوں کے اختیار میں ہے جب چاہیں کریں جب  
چاہیں نہ کریں۔ سوا اس طرح غیرہ کا دریافت کرنا اپنے اختیار میں ہو کر جب چاہے  
یکجئے یہ اللہ صاحب ہی کی شان ہے۔ کسی بھی دلی کو، جن و فرشتے کو، پیر و شید کو،  
اہم و اہم زامنے کو، بھروسہ دپری کو، اللہ صاحب نے یہ طاقت نیز بخشی کر جیتے ہے  
ہماں غیرہ کی بات معلوم کر لیں۔ بلکہ اللہ صاحب اپنے ارادہ کے کبھی کسی کو سمجھنے پا جاتا  
ہے فرد یا تکہے۔ سو یہ اپنے ارادہ کے موافق نہ ان کی خواہش پر۔ چنانچہ حضرت پینجم صلی  
الله علیہ وسلم کہدا ایسا اتفاق ہوا ہے کہ کسی بات کے دریافت کرنے کی خواہش ہوئی اور  
دہ بات معلوم نہ ہوئی۔ پھر حبوب اللہ صاحب کا ارادہ ہلا تو ایک آن میں بتادی چنانچہ  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں سالتوں نے حضرت مسیح پر ثابت نکائی  
اوہ حضرت کو اس سے بڑا مجھ ہوا۔ اور کئی دن اُنک بہت تحقیق کیا پر کچھ حقیقت معلوم  
نہ ہوئی۔ اور بہت نکو قلم میں شے پھر حبوب اللہ تعالیٰ کا ارادہ ہوا۔ تو جادیا کہ تفاوت  
بسوئے میں اعتماد نہ ہوا کہ ہیں۔

سلطان یوس رکنا پاہنے۔ کہ غیرہ کے خانگی کبھی اللہ ہی کے پس ہے۔  
اس نے کسی کے ہاتھ نہیں دی ساور کوئی اس کا خزانجی نہیں مل پہنچی ہی ہاتھ سے قتل  
کھول کر اس میں سے جتنا ہمیں کوچبے نہیں لے اس کا ہاتھ کوئی نہیں پکڑ سکتا۔  
اس آیت سے مسلم ہوا۔ کہ جو کوئی یہ دعوے کرے کہ میرے پاس ایسا

کے دل کا حوال جب چاہیں معلوم کریں۔ یا جس حیب کا احوال جب چاہیں  
معلوم کریں۔ کرو جیتا ہے یا مر گیا۔ یا کس شہر میں ہے جا کس محل میں یا جس آئندہ  
ہات کو جب ارادہ کریں تو دریافت کریں کہ فلاں کے ہاں اولاد ہو گی یا نہ ہو گی، یا  
اس سوداگری میں اس کو ناٹھہ ہو گایا ہو گا۔ یا اس رڑائی میں فتح پا گئے ہجتا ہے  
کہ ان ہاتلوں میں سب بندے ہٹے ہوں یہ جو ہوئے سب بخداں ہے خبر ہیں اور  
نادان۔ سو جیسے سب لوگ کبھی کچھ بات معقل سے یا قرینے سے کہہ جیتے ہیں پھر  
کبھی ان کی بات موافق پڑ جاتی ہے۔ اسی طرح یہ بڑے لوگ بھی جو بات معقل  
اور قرینہ سے کتے ہیں سوان میں کبھی درست ہو جاتی ہے۔ کبھی چوک، ہاں مگر جو  
شد کی طرف سے وحی نہ الہ ام ہو سوا اس کی اس نتالی ہے۔ مگر وہ ان کے اختیار نہیں۔

آخرَةِ ابْغَايِيْتُ عَنْ هَرَبِيْتُ  
مشکرہ کے بابِ احمد اکاہم میں مکمل کرنے

پُشْتٌ مَعْرِفَةٌ أَنْبَنَ عَفْرَاءَ  
ریح سے تن کیلہ کر جب بیری شاندہل  
قَاتَّتْ جَاءَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ  
توہول مدنی مذہبیہ علم ہے مگر مرکہ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دَدَ تَحْلِيَّتَ  
اوہ بیری خوب اسند پہنچے ہیں توہول  
بَنِيَّ عَلَى تَجَسَّسٍ عَلَى فَرِيَشَتِيَّ  
سے چند را کیاں دت بجاۓ  
كَبَّوْلَتِ مِيَقِيَّ لَمْبَلَتِ جَوَافِيرَ  
عُسَمَیں اور ان بزرگوں کا ذکر  
کَيَّاتِ لَكَأَجَعَّرَتِ مِنْهُ الدَّهْنِيَّتَ  
کرنے لگیں جو ہے۔ میں ماسے  
يَنْدَبَتِ بَنِيَّ مِنْ قُصَّرَ وَمِنْ آنَارِيَّتَهُ  
گئے تھے

### یَسْتَعِفُونَ

اور نہیں ملت رکھتے۔

یعنی اللہ کی سی تنظیم کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں کی کہ ان کا کچھ احتیار نہیں اور ان کی وزی پہنچانے میں کچھ دخل نہیں رکھتے۔ ناسماں سے یہ نہ بساوں نہ زمین سے کچھ اگاؤں اور ان کو کسی نوع کی کچھ قدرت نہیں۔ اس آیت سے معلوم ہوا۔ کہ یہ جو بعض عوام انسان سکھتے ہیں کہ انہیں فاویلہد یا امام و شہیدوں کو عالم میں تعریف کرنے کی قدرت تو ہے۔ میکن اللہ کی قدرت یہ پروردہ شاکر ہیں۔ اور اس کے ادب سے ہم نہیں ملتے اگر جاہیں۔ تو ایک دم میں الٹ پلٹ کر دیں۔ میکن شرع کی تنظیم کر کے چھپ دیجئے ہیں۔ سو یہ بات سب غلط ہے۔ بلکہ کسی کام میں نہ بالعقل ان کو دخل ہے نہ اس کی طاقت رکھتے ہیں۔

وَلَا تَدْعُ مِنْ ذَوِينَ

سورہ نو نسیم کا ہے اور بت پکار

اللَّهُو مَا لَيْتَهُ مُنْكَرٌ

سوائے اللہ کے ایسون کو کہہ فائدہ

يَفْرُثُ كُلُّ فَلَانٍ فَلَعْنَ

دیوں تھوڑے لفڑاں۔ سماں کی

كَلَّتِ الْأَقْوَانُ الظَّلَّمُونَ

تو نے یہ بیک تو بے انصاف

یعنی اللہ جیسے زبردست کے ہوتے ہوئے ایسے عاجز طوکوں کو بیکارنا

کے کچھ فائدہ اور نقصان نہیں بخپا سکتے۔ محض بے انصاف ہے کہ ایسے بڑے

شخص کا مرتبہ ایسے ناکارے لوگوں کو ثابت کیجئے۔

یمنی جو کوئی کسی سے مراد گلکتھے اور مشکل کے وقت پکارتا ہے۔ اور وہ اس کی حاجت رو انگر دیتا ہے۔ سو یہ بات اسی طرح ہوتی ہے۔ کہ یا تو وہ خود مالک ہو یا مالک کا سائبھی ہو یا مالک پر اس کا بار باذ ہو جیسے ہے جسے ایمروں کا کہنا ہا دشاد دب کر یان ایسا کہے۔ کیونکہ وہ اس کے باذوں میں آنے اس کی سلطنت کے رکن۔ ان کے ناخوش ہونے سے سلطنت بگلی بجے یا اس طریقہ کر مالک سے سنارش کرے اور وہ اس کی سفارش خواہ نخواہ تبلیغ کرے۔ پھر دل سے خوش ہو یا ناخوش جیسے بادشاہ زادی یا بیویات کی بادشاہی۔ ان کی بیت۔ سے ان کی سفارش روشنیں کر سکتا۔ سوچا رون چار ان کی سفارش قبول کرتا ہے۔ مگر جن کو اللہ کے موایا لوگ پکرتے اور ان سے مرادیں ملکتھے ہیں وہ نہ تو مالک ہیں آسمان دین میں ایک ذرہ بھر جیزیر کے اور نہ کچھ ان کا سا بھتھے۔ اور نہ اللہ کی سلطنت کے رکن ہیں اور نہ اس کے بانوں کہ ان سے دب کر ان کی بات مان لے۔ اور نہ بتیر پرواہی سفارش کر سکتے ہیں۔ کہ خواہ نخواہ اس سے دلوادیں۔ بلکہ اس کے دربار میں ان کا تو یہ حال ہے۔ کہ جب وہ کچھ حکم فرماتا ہے۔ وہ صب رعب میں آکر بیسے حواس پوجائے ہیں۔ اور ادب اور دہشت کے ماٹے دوسرا ہا اس بات کی تحقیقت اس سے نہیں کر سکتے بلکہ ایک دوسرا سے پوچھتا ہے۔ اور جب اس بات کی تحقیقت اپک میں کھلیتے ہیں۔ سولٹ امناگ و صد شنک کے کچھ نہیں کہ سکتے۔ پھر

تیر پا شنیع سمجھے وہ اصل مشرک بنتے۔ اور بُرا جاہل کہ اس نے خدا کے متعظ کو

بھی نہیں سمجھے تھا اس ملک الملک کی قدیمی اشیائیں کی تو یہ شان ہے کہ ایک  
آن میں ایک حکم کرنے سے چاہے تو کروڑوں نبی اور ولی اور حین و فرشتے

جبریل اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی برادر پیدا کر دیے۔ اور ایک دم میں سے را  
 نک عرش سے فرش کھاٹ پٹ زدی اور ایک نیا عالم اس جگہ قائم کر کے اس  
 کے تو محض اولادے ہی سے ہر پیزی موجود جاتی ہے۔ کسی کام کے واسطے پچھا ناپا  
 اور سماں جس کرنے کی کچھ حاجت نہیں۔ اور جو سب لوگ پہنچنے والے بھی اور ادمنی اور  
 جن بھی سب میں کو جبریل اور پنیری سے ہو جادیں تو اس ملک ملک کی  
 سلطنت میں ان کے سبب سے کھوردن بڑھنے لگتے گی۔ اور جو سب شیطان  
 اور وجہاں ہی ہو جادیں۔ تو اس کی کچھ رونق گھٹنے کی نہیں۔ وہ ہر صورت  
 میں بڑوں کا بڑا ہے۔ اور بادشاہوں کا بادشاہ۔ اس کا نکوئی کچھ بکار  
 کے نہ سنوار سکے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ کوئی بادشاہ بڑا دوں میں سے یا ایگمانوں  
 میں سے یا کوئی بادشاہ کا مصشوٽ اس چور کا سفارشی جو کفر ہو جاوے  
 اور چوری کی متراہ دیتے دیوے اور بادشاہ اس کی محبت سے لاچاہر ہو کر  
 اس چور کی تقدیریں ان کر دے تو اس کو شفاعتی محبت کرتے ہیں۔ یعنی بادشاہ  
 نے محبت کے سبب سے سفارش قبول کر لی۔ اور یہ بات سمجھی کہ ایک باغعتہ

کاموں کے وقت پکارتے ہیں۔ پھر اسی طرح ایک مدت میں یہ  
رسکم بیماری ہو جاتی ہے۔ حالانکہ وہ سب معن اپنے غلط خیال  
میں ہیں کچھ ان کی حقیقت نہیں۔ وہاں نہ اللہ کے ہوا کوئی بے شکوہ  
نہ کسی کا یہ نام ہے۔ تو اس کو کسی کار و بار میں کچھ دخل نہیں یہ سب  
خیال ہی خیال ہے۔ اس نام کا کوئی شخص وہاں مالک اور مختار نہیں  
جو ان کاموں کا مختار ہے۔ اس کا نام اللہ ہے۔ محمد رضی اللہ عنہ میں۔ اور  
جس کا نام محمد رضی اللہ عنہ میں ہے وہ کسی چیز کا مختار نہیں۔ سو ایسا شخص کہ  
اس کا نام محمد رضی اللہ عنہ میں ہو اور اس کے اختیارات میں عالم کے سب کا بیان  
ہوں۔ ایسا حقیقت میں کوئی شخص نہیں۔ بلکہ فہن اپنا خیال ہے  
سو اس قسم کے خیال باندھنے کا اللہ نے تو حکم نہیں دیا۔ اور کسی کا  
حکم اس کے مقابل معتبر نہیں۔ بلکہ اللہ نے ایسے خیال باندھنے سے نہ  
کیا ہے۔ اور وہ کون ہے کہ اس کے کئے سے ان ہاتوں کا اعتبار ہوگا  
یہی اصل دین ہے۔ کہ اللہ ہی کے حکم پر چلتے۔ اور کسی کا حکم اس کے  
مقابل ہرگز نہ مانتے۔ یہ مکن اکثر لوگ یہ راہ نہیں چلتے۔ بلکہ اپنے پیش  
کی رسکموں کو اللہ کے حکم سے مقدم سمجھتے ہیں۔ اس آیت سے معلوم  
ہو۔ کہ کسی کی راہ و رسکم کو مانتا اور اسی کے حکم کو اپنی سند سمجھنا یہ  
بھی انہیں ہاتوں میں سے ہے۔ کہ خاص اللہ نے اپنی تعظیم کے لئے

مغن علطت ہے۔ اللہ کی شان بہت بڑی ہے۔ کہ سب انبیاء و اولیاء اس کے روپ و ایک ذرۃ پیز سے بھی کمرتیں۔ کہ سائے آسمان و زمین کو عرش اس کا قبیلہ کی طرح تحریر ہاتھے۔ اور با وجود اس بڑائی کے اس شاہنشاہ کی عظمت نہیں تھام سکتا۔ بلکہ اس کی عظمت سے چڑچپڑی لوٹا ہے۔ موکسی حقوق کی کیا طاقت کہ اس کی بڑائی کا بیان بھی کر سکے۔ اور اس کی عظمت کے میدان میں اپنا خیال اور دہم بھی دوڑا سکے۔ پھر کسی کام میں داخل ہینے کی اور اس کی عظمت میں ہاتھ ڈالنے کی تو کس کو قدرت؟ وہ خود مالک الملک بغیر شکر اور فرج کے اور بغیر کسی وزیر اور مشیر کے ایک آن میں کروڑوں کام کرتا رہا ہے۔ وہ کس کے روپ و مفارش کرے۔ اور کس کا منہ کہ اس کے سامنے کسی کام کا مختار بن بیٹھے ہے؟ سمجھان اشد اشرف للہ عزیز محدث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تواں و دربار میں یہ حالت ہے کہ ایک گنوار کے منہ سے اتنی بات سنتے ہی مارے دہشت کے بے حواس ہو گئے۔ اور عرش سے فرش تک جو اللہ کی عظمت بھری ہوئی ہے۔ بیان کرنے لگے۔ پھر کیا کیجئے ان لوگوں کو کہ اس مالک الملک سے ایک بھائی بندی کا سار شتمہ، یادوستی آشنا ہی کا ساغلہ سمجھ کر کیا کیا بڑھ کر باقیں کرتے ہیں۔ کوئی کہتا ہے۔ کہ میں اپنے رب

بادشاہ، لکھ سارے جہاں کا خداوند، جو چاہئے کروں لے، مجبود بڑا  
راتا، یہ پرواہ مطلع ہا انتیاں،

حکومت کے بیان میں کہا،  
اخراج ہے، تحریجِ المنشاء  
عن معدیفہ، عن الشہر  
کہ شرحِ منیں ذکر کر کے تعلق کیا  
مملقہ اللہ علی شیر و سلسلہ  
ذیہٹن کہیں بخدا فرمائی  
قال کہ لعنةُ الہ اکاذ  
یوں بول اکر جو چاہئے مدد  
الله وَ کاذَ مُحَمَّدَ وَ  
تو لعنةُ الله وَ حَمَدَهُ  
الشَّرِّ فقط

یعنی جو کہ اللہ کی شان بیگے۔ اور اس میں کسی حقوق کو دخل نہیں  
سواس میں اللہ کے ساتھ کسی حقوق کو نہ ملا جائے۔ خواہ اتنی بڑا ہو۔ اور  
یہاں تک مقرب۔ مثلاً یوں ذہولے کہ اللہ رسول چاہے گا تو ظلانا ہم  
ہو جاوے گا۔ کہ سارا کام ویاپ جہاں کا اشتبہ کچھ چاہنے سے چوتھے۔  
رسول کے چاہنے سے نہیں ہوتا۔ یا کوئی شخص کسی سے کے کے کفلان  
کے دل میں کیا ہے؟ یا فلانے کی شادی کب ہوگی؟ یا فلانے دخت میں  
کتنے پتے ہیں؟ یا آسمان میں کتنے تارے ہیں؟ تو اس کے جواب میں یہ  
ذکر کہ اللہ رسول ہی ہلتے کیونکہ غیب کی بات اشتبہ جانا ہے  
رسول کو کیا خبر! اور اس بات کا کچھ مصالحتہ نہیں کہ کچھ دین کی بات

وَمَا أَبْرَأُ إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهَهُمْ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّرْكُ تَحْفَظُهُ  
وَمَا أَنْجَرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهَهُمْ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّرْكُ تَحْفَظُهُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

[www.alahatnetwork.org](http://www.alahatnetwork.org)

مولانا محمد سعیل شہید

طابع، ناشر

ابن حجریث اکادمی کشمیری بازار لاہور

سیعہم جو حکومت یا کی اللہ کر قد عالیٰ رسول  
کئے ہیں اس کو الہ کر منے اصل قصیر چکار دینے والا پھر  
فریاد اس کو نیز برداشت اصل اللہ میر سلیمان نے کر دیا  
اللہ کی بے اصل قصیر چکار نے والا دادا کی کامی ہے کہ  
چھ بھگ کر کوں کئے ہیں ایسا لکھ  
یعنی یہ بات کہ ہر قصیر چکارے اس پر جگہ امام اس کے یہ اللہ تعالیٰ کی شان ہے کہ  
آخرت میں ثبور کے گی کہ سب سے پچھلے دین و دنیا کے جگہ سے رب صفات ہو جائیں گے  
اس بات کی کسی مخلوق کو طاقت نہیں۔  
اُن حدیث سے حکومت ہو کر جو لفظ اللہ تعالیٰ کی شان کے لائق ہے اور اس میں وہ پا  
یا تما ہے وہ دادا کی کوتیر کیستے ہیں یہ باش اہول کا باش اہولہ، ہلک سے جہان کا ہنڈو وہ تو  
پا ہے کہ دادا کے ہجود ڈراہ اہل بے پرواہ علیٰ لیں القیاس۔

[صرفت ما مشاع اللہ کو](http://www.alahaz.org)

### مشکلة کے باب الاسلامی میں لکھا ہے کہ:

آخر فی شرح السنم حدیث  
شریعت نے ذکر کیا تھی کیا نہیں کیا نہیں  
کیا نہیں کیا نہیں کیا نہیں کیا نہیں  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: یوسف: دادا کو جو طبیعت  
الله و مدد و معن و قویوں سے لکھا کر دادا کے لئے وحدت  
یعنی جو اللہ کی شان ہے اور اس میں کسی مخلوق کو دل نہیں۔ مساں میں اللہ کے ساتھ کی  
خود کو دادے کو کتنا ہی ڈیا ہو اور کیا ابھی مفتری گروں نے بولے کہ اللہ در بول جائے کہ  
تو خدا کام ہو جائے گا کہ سارا کار و بار جہان کا اللہ تعالیٰ کے چاہئے سے ہتھا ہے۔ دل  
کے چاہئے سے کھوئی ہوتا۔ یا کوئی شخص کسی سے کے کر فلانے کے دل میں کامی  
یا خلا نے کی شادی کب ہوئی یا فلانے دختر کے کھتے پتے ہیں یا آسمان میں کتنے

نَتَجَدَ لَهُ الْقَاتِلُ أَعْنَاهُ  
إِنَّمَا يَحْمِلُ بَذَارَكَ مَلَه  
يَأْتِي مَوْلَانَ اللَّهِ يَعْلَمُ مَا  
كَانَ أَطْهَبُ كُلَّ نَعْصَيَةٍ  
الْبَهَائِرَةُ وَالْجَنَّةُ كَفَرَتْ  
تَمَّ كَوْبَرَتْ مِنْ جَانِ لِدَرَقَتْ  
أَحَقُّ أَنْ يَنْهَى كَمْ كَوْبَرَتْ  
سَرِّمْ كَوْنَوْپَهْ كَمْ كَوْبَرَتْ  
أَهْبَدُ مَقْرَبًا رَجَلَهْ كَوْنَوْپَهْ  
سَرِّيَرَهْ كَوْنَوْپَهْ كَوْنَوْپَهْ  
آفَاكُهْ - تَعْلِيمَ كَرْلَهْ بَهَائِيَّيْ -

یعنی سب انسان آپس میں بھائی میں۔ جو بڑا بزرگ ہو وہ بڑے بھائی  
بنتے۔ حواس کی بڑی بھائی کی سی تعلیم کیجئے۔ اور مالک سب کا اللہ ہے  
بندگی اس کو چاہئے:-

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ افیلیاد و ایلیاد امام علام زادہ پیر  
و شہید، پھر جتنے اشتر کے مقرب بندے ہیں۔ وہ سب انسان ہی ہیں۔  
اور بندے عاجز اور چکار میں بھائی۔ مگر ان کو اللہ نے بڑائی دی۔ وہ تو  
بھائی ہوئے۔ ہم کو ان کی فراہبرداری کا حکم ہے۔ ہم ان کے چھوٹے ہیں  
سو ان کی تعلیم انسانوں کی سی کرنی چاہئے۔ دندا کی سی۔ اور یہی معلوم  
ہوا۔ کہ بخت بزرگوں کو بخت دشت اور بخت چادر مانتے ہیں چنانچہ بخت  
درگاہوں پر شیر حاضر ہوتے ہیں۔ اور بخت پر احتقی۔ اور بخت پر بختی  
گمراہی کو اس کی سند نہیں پکڑتی چاہئے۔ بلکہ آدمی ویسی ہی تعلیم کرے کہ اللہ

تے بتلائی ہو اور شرع میں جائز ہو۔ مثلاً کبھی وہ پر محاب و رینا عرضے میں نہیں بتایا۔ سو ہر گز شبے۔ اور کسی کی تبریز کوئی شیر و دن رات بیٹھا عمارتتا ہو تو اس کی سندھ پر ٹے کے کادمی کو جانور کی رلیں نہ کرنی چاہئے۔

اَخْرَجَ اللَّهُ اَكْرَمُهُ مَكَلَةً كے بیرون اساریں کھا سکے  
تَيْسِيرُ ابْنِ سَعْدٍ تَالَ كا بوداً انصتے مکر کیا کہ قیس بن سعد  
اَتَيْتُ اِيجِيرَتَهُ لَهُ اِيمَانُهُ نے شل کیا کہ قیس میں ایک شہر میں کر  
بَشِّدُ دُنْلِبَرَ زَبَانٍ جسکا نام جزیرے موکھاں شہر کے  
لَهُمْ فَقَلْتُ لِرَسُولِ اللَّهِ دُوچوک کجھ کہتے تھا پڑھ کو بوس۔  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کہیں نے قبرتپلے خدا نادہ لائق  
فَأَنْتَ أَعْنَى إِنْ يُسْجِدُ بیکد بجد کیجے ان کو پر فرد بجھے  
لَتْ فَقَالَ لِي اَسْرَيْتَ بھو خیال تو گر جو گار سے میری تبر  
لَوْ مَرِدَتْ لِتَقْبِرِي لَكَفَتْ پر کیا کھدہ کرسے تو اس سوہ کماں  
تَسْعِدَ اللَّهُ فَقَلْتُ لَا فَقْلَلَ نے نہیں۔ توفیر ملا  
لَا تَفْعُلُوا۔ مرت کرو۔

یعنی میں بھی ایک دن مرکو مٹی میں مٹھے والا ہوں۔ تو کب تجھہ کے لائق ہوں۔ سمجھدہ تو اسی ہاک ذات کو پہنچے کہ نہ مرے کبھی۔۔۔  
ہم حدیث سے معلوم ہھا۔ کہ سمجھدہ یہ کسی زندہ کو کوئی پھٹے ذکری

بِنِ التَّعْقِيرِ قَالَ النَّطَقُتُ نَعَلْ كِيَاتِهِينْ بِيْ مِرْكَبِهِ

فِي جَوَادِيَتِي مَعَاوِيَرِ لَلَّهِ كَسَّافِهِ وَجَنِيَّهِ سِرْكَبِهِ

بِرْ سُوْدِ اللَّوِيْصِلِيَ اللَّهِ

غَيْرِ وَسَلَمَةَ فَقْلَتْ أَنْتَ سِرْ كِمْ سِرْ كِمْ سِرْ كِمْ

سِرْ دِنَارِكَالِ أَسْتِدُ سِرْ دِنَارِكَالِ شِنْجِيْهِ سِرْ كِمْ كِمْ

اللَّهِ لَقْتَ قَانْصِنْتَا كَبُّسْ بِهِ بِهِ بِهِ بِهِ بِهِ بِهِ

كَمْلَهْ دَأْعَمْتَا طَلَلَانْقَلَا آَمْدَبْرَتْ سَكْنِيْهِ بِهِ بِهِ بِهِ

تُوزُلَهْ أَوْلَكَهْ أَوْلَجَنْ تَعْلَمَهْ سَعْنَ كَلَامَ كَوْهِ بِهِ بِهِ بِهِ

لَلَّا يَجْزِي عَنْهُ الْيَدِيْنِ سَوْدَ كَلَامَ كَوْهِ بِهِ بِهِ بِهِ

أَدْبَ شَكْرَ بِهِ شَيْطَانَ۔

یعنی بزرگ کی تعریف میں زبان سنجال کر دیلو۔ اور جو بشر کی سی

تعریف ہو وہی گرو۔ سو ان میں بھی اختصار ہی کرو۔ اور اس میدان میں

منہ زور گھوڑے کی طرح مت دور ہو۔ کہ کیمیں اللہ تعالیٰ کی جہات میں

بے ادبی نہ ہو جائے۔

اب سننا چاہئے۔ کہ سردار کے لفظ کے دو معنے ہیں۔ ایک تو یہ

کہ وہ خود مالک مختار ہو اور کسی کا حکوم نہ ہو۔ خود اپ جو چاہے سو کرے

جیسے ظاہر تریں بادشاہ۔ سو یہ بات تو اسٹہی کی شان ہے۔ ان منوں کو

اور دوسرے یہ کہ رہتی ہی جو۔ مگر اور وہ تعالیٰ سے ایسا زکھتا ہو مکمل  
 حکم کا حکم اول اس پر آدے۔ اور اس کی زبانی اور دل کو پہنچے جیسا ہر  
 قوم کا پچھہ دہری اور گاؤں کا زیندار سوانحوں کو ہر یونیورسیتی امنت کا  
 سرو اسی۔ اور یہ امام پہنچتے تھے لوگوں کا۔ اور ہر ٹوٹرال پڑھتے تابوں کا۔ اور  
 ہر پڑگ اپنے مریدوں کا، اور ہر عالم اپنے شاگردوں کا کہیہ ٹھہرائیں  
 اول انسکے حکم پر آپ قائم ہوتے ہیں اور پھر اپنے چھوٹوں کو سکھاتے  
 ہیں۔ سوا سی طرح سے ہمارے یقین بزرگ سارے جہان کے سرداریں بعثت  
 کے تزویک ان کامر تیر سب سے بڑائتے۔ اور انتقال کے احکام پر  
 سب سے تیادہ قائم ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کی راہ سکھنے میں سب ان  
 کے محتاج۔ اس معنی کر کے ان کو سارے جہان کا سردار لکھا کر مفتانہ  
 نہیں۔ بلکہ ضروریوں ہی چانتا چلتے۔ اور ان پہنچے مجنوں میں ایک جگہ تی  
 کا بھی سردار ان کو دھماختہ کیوں کہ فاتحی طرف سے ایک جیونٹی میں بھی  
 تصرف نہیں کسکتے۔

|                                                                                      |                                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۔ خَرَجَ الْجَنَّارِيُّ مَعَنْ<br>سَكَلَةِ مُشْرِفَيْنَ كَبَيْرَيْنَ                | ۲۔ قَاتَلَهُ أَنَّهَا أَشْتَرَتْ<br>كَبَيْرَيْنَ كَبَيْرَيْنَ شَدَّادَيْنَ         |
| ۳۔ تَسْرِقُ فِيمَا أَتَتْنَا يُنْهَى<br>نَزْعَلَ كَيْاً كَاهْنَ زَخْرَفَ كَيْنَفَاهَ | ۴۔ كَلَّذَانَرَ أَهَارَ سَوْلَ اللَّهُ<br>كَاهْنَ بَنَ تَصَوِّرَيْنَ بَنَ بَرَسَكَ |

بلد علم و فنون کی کتابیں (بڑی) سید احمد مالک کتبخانہ اعزازیہ دیوبند پر  
بروتت پیش کریں والا ادارہ

حضرت قطب العالم فاتح لاولیاء والذین فتح قلمار والمشائخ مولانا  
رشید احمد صاحب لکنگوہی رحمۃ اللہ علیہ کی دفاتر ستر آیات پر

www.alabazratnoor.org

از قلم فیض قم حضرت مولانا محمود حسن صاحب شیخ الہند مردم جسکو

مولوی شاحدہ مالک کتب فائدۃ العارفین دیوبندی

نهیاں ہر قسم کے ترانے میں جانشین ترمیم و تحریک نیز طبق پذیر ہے کہتے ہوئے اسی طبق ایسا خالک تھا اعزازی دلو را  
تسانیت ملکہ دیوبند درستہ درسیہ اور بحثات فیہ  
۱۱۔ ملکہ دیوبند (ملکہ)

غم مرشد ہے پر مرشد غنوں کا ہے یہ وجدانی  
 خبر بھی ہے کہ اس جانِ جہاں نے ہم سے مخفہ موڑا  
 کوئی ہے ویر ہم اپنے ہوتے ہیں دشمنِ جانی؟  
 نہ ہو صبحِ دلن کیونکہ بترا شام غربیاں سے  
 فراقِ دلربا میں گھر ہے رشکِ کنج زندانی  
 خبر ہے جان کو دل کی زدیں کو جان کی پروا  
 فقط سینہ پہ ہے با تھادور زانو پر ہے پیشانی  
 جو تھاموصل الی اللہ ہو گیا واصل بحق ہے ہے  
 پھر سیں ہیں ڈھونڈتے سرگشت تکان تباہیاں  
www.alahazratnetwork.org  
 جنید و شیلی دشائی ابو مسعود انصاری  
 رشیدِ للت و دیں غوث اعظم قلبِ ربانی  
 نیم بھر رافت، فضل رحمان منج احسان  
 قسم فیض یزداں، ابیر حمت، ظل سمجھانی  
 زمانہ نے دیا اسلام کو داعی اس کی فرفت کا  
 کرتھاد اغ فلامی جس کا تمغا نئے مسلمانی  
 تباہ پر اہل اہوا کی ہے کیوں آئل وہیں شاید  
 انعامات م سے کوئی بانی اسلام کا نائنی

تن آسانی میں کھوئی عمر ساری کیا قیامت ہے  
 پشیمانی سے اب حاصل ہے کیا غیر از پریشانی  
 دل سُودہ زدہ بہنے یوں ہی کچھ دوستو شاید  
 کریں مدح و شنا میں آپ کی آؤ غنہ لخوانی

## غزل مدحتہ

وہ صدیقِ معظم تھے سماں لطفِ رحمانی  
 وہ شمعِ دین و نعمت تھے فلی گلزارِ عرفانی  
 وہ تھے کبریتِ ایکانی وہ تھے یا قوتِ روحانی  
 سبے کیا کبریتِ احرار و رکیا یا قوتِ رُمانی  
 قبولیت اسے کہتے ہیں مقبول لیے ہوتے ہیں  
 عَبَیدِ سود کا ان کے لقب ہے یوسف شانی  
 رقاپ اویا کیوں خم نہ ہو تیں آپ کے آگے  
 وہ شہیا ز طریقت تھے محی الدین جیلانی  
 خدا ان کا مر بنی وہ مر بنی تھے خندانی کے  
 مرے مو لا مرے ہادی تھے بیٹک شیخ زبانی  
 جدھر کو آپ مائل تھے ادھر ہی حتی بھی دائر تھا  
 مرے قبلہ مرے کعبہ تھے حقانی سے حقانی

بدایت جس نے ڈھونڈی دوسرا جاہو گیا مگر اه  
 وہ میرزا بدبایت تھے کہیں کیا نقش قرآنی  
 فقیہ باخبر ایسا کوئی یار و بتا ہے تو  
 ہو جس کا معلم از عانی ہو جس کا حکم ایقانی  
 رخ زیبا تو جس کا مظہر ادعی من السام  
 حدث ایسا ویکھیں گے کہاں اسے دائے حماں  
 مفتر ایسا لائیں گے کہاں سے یادا جس کے  
 ہوں قول و فعل دولوں کا شف اسرار قرآنی  
 مر جن ہے لا نقصی عجائی پہ کیا کیجے  
 گیا زیر نہ میں وہ محترم اسرار فسر آنی  
 ہو سینہ جس کا مصہاب نبوت کے لئے مشکوہ  
 بجز ہبہ دی نیا ہے این چنیں ہا دی حقانی  
 گدایاں درِ دولت کے کشکول و مرقع سے  
 نظر آتے تھے شرمندہ قباد و تاج سلطانی  
 پھریں تھے کعیہ میں بھی پوچھتے گنگوہ کارتے  
 جو رکھتے اپنے سینوں میں تھے ذوق و شوقِ علیٰ  
 دل طالب میں کھینچی شاہِ مقصود کی صورت  
 بنام ایزد وہ سلطان المشائخ تھے عجیب انی

مردوں کو زندہ کیا زندوں کو مرتے نہ دیا  
 اس مسیحانی کو دیکھیں ذری ابن مریم  
 ہائے غم ہائے ستمہ ائے غضب، ہائے الٰم  
 آج اس سے بھی اہواز یکھ لو غالی عالم  
 آگے کہنے کی ہے کچھ بات نہ سننے کی تاب  
 لب تلک آتا ہے میکن یہ مغولہ پیہم  
 رحم بر بے کیم آیشؑ نہ کردی رفتی  
 اے کو کف پائے تو بود تاج سرم  
 آج توفت اسم و اهاد سب ہی مرتے ہیں  
 اس کا کیا ذکر ہے بر باد ہوئے تم یا ہم  
 منتظر بیٹھے ہیں اب ہم پر گزرنا کیا ہے  
 قهر کا خوف ہے پر ساختہ ہے امیر کرم  
 تو رحیم و ملک و باڑ ہے سَلَخَ سَلَطَهُ  
 ہم جہول اور زیان کار ہیں اڑ حنڑ اڑ حنڈ  
 اے امیر ان غم قاسم حنیر و برکات  
 دے فقیر ان سر کوئے رشید جانم  
 پیر دی کرتے رہو سئی کو ما تھوں سے نہ دو  
 بدنے یاد رئے یافت دئے یا پشم